
Anno 4.444 - Circuiti integrati 
Umanità e memorie dal cosmo

Mostra antologica delle ultime opere di Enzo Pituello
a cura di Francesco Varanini e Andrea Martini

Spazio Vitale, Verona, 4 ottobre - 4 novembre 2025

Presentazione
di Francesco Varanini

«C'est Fontana qui me demandait de faire une incision dans la toile. 
Il disait qu'il s'agissait d'une œuvre cosmique possédant une autre réalité (œuvre spatiale). 

Évidemment lorsque j'avais 18 ans, je ne comprenais pas encore ce que voulait dire le Maître. 
Il affirmait aussi qu'il ne fallait pas se fermer à la couleur et à la toile, 

et ne pas hésiter à utiliser tout ce qu'on avait sous la main dès qu'on avait une idée.»

"Avevo diciott'anni, non capivo ancora cosa intendesse il Maestro", ricorda Enzo Pituello. Lo 
ricorda quando, essendo lui a sua volta giunto ad essere un riconosciuto Maestro, si inaugura a 
Parigi la sua mostra Ultimi Robots.
Quel maestro, che era Lucio Fontana, diceva al giovane Enzo: "Non bisogna chiudersi 
nell'esperienza più consueta, l'esperienza del colore e alla tela". Essere artista è di più, è sempre 
qualcos'altro.
C'è sempre, nell'umano agire, un'altra possibilità. Un altro modo di guardare, un'altra via da 
percorrere. Un altro modo di fare. Un altro terreno da esplorare. 
E' artista chi con più coraggio, abbandono, disponibilità, si avventura oltre ciò che è noto, scontato, 
redditizio, già sperimentato.
Il giovane Enzo allora non capiva. Forse le parole dei maestri non possono essere mai capite; perché
il vero maestro non ti dice come devi essere. Parla di sé, di ciò che ritiene dotato di valore, non ti 
dice come devi essere. Ti dice: cerca te stesso.
Enzo non capiva, ma era determinato a incamminarsi lungo il cammino della sua via d'artista. Se 
non si ripercorrono strada già battute, non si sa dove si arriverà. Le svolte della vita, poi, di solito 
sono di una ironia perversa. Ma a tentoni, attraverso biforcazioni, si cammina. Non conta la meta, 
conta il viaggio, contano gli attraversamenti.

I primissimi Anni Sessanta del secolo scorso, quando il giovane Enzo ascoltava la voce del 
Maestro, erano anni in cui le grandi macchine digitali esistevano già. Le chiamavano con nomi che 
oggi ci appaiono desueti: Cervelli Elettronici, Calcolatori. Erano macchine enormi, lontane dai 
cittadini, dalle nostre case, curate da specialisti in camice bianco. Eppure già in quegli anni c'era chi
riteneva che in un prossimo futuro sarebbero esistite macchine superiori al cervello umano nelle 
operazioni affidate alla memoria e al giudizio razionale, macchine in grado di ricordarsi di tutto e di
giudicare le situazioni più complesse senza sbagliarsi.

Sono passati sessant'anni, l'arco della vita d'artista di Enzo Pituello si è compiuto.
E sembra essersi compiuto anche il tempo previsto da coloro che sessant'anni fa, negli stessi anni in 
cui il Maestro Fontana ammoniva il giovane Pituello, immaginavano macchine autonome, 
intelligenze artificiali, robot capaci di sostituire noi esseri umani.

1



Oggi queste macchine sembrano già essere tra noi. 
Viviamo in tempi in cui siamo invitati a credere nell'autonomia delle macchine digitali, ad affidarci 
ad esse, ad adeguarci alle loro notifiche, ed ora anche a rivolgerci a loro, alle macchine, chiedendo 
lumi e risposte alle nostre domande di senso. 
Un obbligo sociale ci impone di avere macchine sempre con noi, vicino a noi, di fronte a noi, in 
mano, in tasca, nel lavoro e nel tempo libro. Macchine che pretendono di dirci cosa fare, come 
agire, chi essere.
Macchine destinate ad apparire al cittadino, ridotto a mero utente, come scatole nere di cui è 
possibile conoscere solo il risultato, la precisa funzione, l'effetto meraviglioso, autorevole, 
indiscutibile. 
Macchine la cui fruizione è autoritariamente definita, a macchine il cui progetto pretende di imporci
una una esperienza disegnata a priori.
Macchine che ci accompagnano in ogni istante della nostra vita. E in qualche modo ci fronteggiano:
in un percorso comune, o un combattimento, in una gara, stanno tra di noi. Ci appaiono chiuse in sé,
performanti, efficaci. Amichevoli, ma forse anche ingannevoli, o chissà ostili. Legate ad un loro 
progetto a noi ignoto.

Tutto questo è evocato nelle opere di Pituello. Evocato per essere riproposto come scherzoso, 
familiare oggetto denudato, spogliato dal suo segreto e dalla sua retorica. Svelamento giocoso, 
multicolore, provvisorio, di ciò che era coperto e negato alla vista ed alla comprensione del 
cittadino. 
Se i progetti della computer science sono portati avanti in segrete stanze, in laboratori protetti dal 
segreto industriale; se i progetti sono descritti tramite un lessico tecnico incomprensibile per il 
cittadino... Il progetto di Pituello è un anti-progetto. Del quale, senza bisogno di tante spiegazioni, il
senso -o il voluto non senso- ci risulta chiarissimo.
Le opere, infatti, appaiono non finite, non rifinite, alla portata del gesto del cittadino-non-solo-
spettatore che non solo può aggirarsi per la sala, ma potrebbe - lo suggeriscono le opere stesse, 
aggiungere qualcosa all'opera. O togliere, chissà.

Il lavoro di Enzo Pituello, artista, ci risveglia. Se pur queste macchine, nella stessa nostra vita 
quotidiana, sembrano accingersi ad occupare il centro della scena; se pur forse la occupano già, ci 
appaiono trasfigurate negli artefatti di Pituello. Pituello decostruisce la macchina. La spoglia del 
fascino alieno. Le sottrae mistero. 
Gli artefatti di Pituello sono ilari, giocosi. Misteriosi ma mai inquietanti. Non solo si offrono allo 
sguardo; viene voglia di passarci sopra la mano.
Opere incomplete a cui ognuno potrebbe aggiungere qualcosa. Se, infatti, esiste, come esiste, una 
distanza tra il tecnico è il cittadino, Pituello ci dice: non esiste distanza tra l'artista e il cittadino. 
E ci invita a dire a noi stessi: scopri in te l'artista.

E il Maestro aggiungeva: "Non appena hai una idea, non esitare a usare tutto ciò che hai a portata di
mano".
Sarà forse così che tanti anni dopo, tornato nella terra natale dopo tanto girovagare, capitò ad Enzo 
Pituello di avere a portata di mano qualche aggeggio elettronico, e di vederlo, o immaginarlo, 
aperto, sbuzzato. Sarà capitato di mettere una mano dentro e di tirar fuori qualcosa.
Si possono vedere, ed estrarre dalla macchina morta i circuiti stampati. Ma cosa sa vedere l'artista. 
Queste piastrine verdi coperte da segni distesi in strani, labirintici percorsi, in apparenza uguali, ma 
sottilmente diversi l'uno dall'altro... Sono scarti, robaccia raccattati in una discarica, materiali 
destinati allo smaltimento. O forse anche, via via che si affinano le tecniche del riciclo, del riuso, 
dell'economia circolare, sono  nuove materie prime. 

2



Sono anche, in qualche modo, residuati bellici, tracce di una guerra che si sta combattendo a nostra 
insaputa, alle nostre spalle.

Ma sono anche, in fondo, litografie. Litografia: scrittura su pietra. La piastrina che accoglie i 
circuiti stampati è, in effetti, una reinvenzione per via tecnica della pietra che fa da supporto.
PCB, Printed Circuit Board, circuiti stampati: hanno molti strati, uno strato essenziale è la maschera
di saldatura, sottile velo di polimeri, evita cortocircuiti e corrosione. La maschera di saldatura può 
essere lattiginosa, se bianca porta una idea di pulizia, se è nera nasconde, si hanno maschere rosse e 
blu e viola e cristalline, opache o lucide. 
Ma il verde resta l'opzione più comune, consente di vedere tutto chiaramente. Ecco il verde, quasi 
colore dominante in queste opere di Pituello. Un colore trovato. Fatto proprio e riusato. 
Con tutta la libertà che l'artista sa prendersi: accettare un colore preesistente, o quanto meno 
sottostante, sul quale procedere per strati successivi, coprendolo, contaminandolo. 

Il Maestro infatti diceva: non esitare, usa qualsiasi cosa hai a portata di mano. Ed ecco riusato il 
supporto, e anche il colore. Non limitarti alla tela, ai colori consueti, diceva il Maestro. Un qualsiasi
supporto può sostituire la tela, il cartone, il legno. L'opera plastica può essere ottenuta dalla 
saldatura di pezzi metallici o dall’aggregazione di materiali tridimensionali causali, eterocliti. 
Lithos, pietra, anche come materia base per bassorilievi, altorilievi, stiacciati. Procedimento ad 
aggiungere: Pituello incolla, sovrappone, mischia.
Fino alla piena volumetria, fino a comporre, montare, edificare sculture: Robot. 

Robot come totem. Non macchine progettate, portatrici di un proprio progetto, intenzione o scopo. 
Figure simboliche per nulla ostili, invece, che proteggono e accompagnano. Stanno qui, vicino a 
noi, in attesa che noi diamo loro un senso. 
Figure esplicitamente materiali. Tangibili. Anche qui troviamo nelle opere di Pituello stimoli per 
una lettura critica, confortante e piacevole, della cultura digitale.
La cultura digitale ci chiede infatti di accettare un affidamento fiducioso: viviamo ormai, ci viene 
detto, in una infosfera, in un'onlife, in un metaverso. Ci viene proposta una realtà simulata, virtuale, 
aumentata contenuta nella macchina, offerta dalla macchina, accessibile tramite la macchina.
Certo potrà esserci un'arte totalmente immersa in questa dimensione. Ma intanto godiamoci le opere
di Pituello, accessibili a noi senza il bisogno di nessuna mediazione tecnica. Non c'è bisogno di 
visori, cuffie, guanti, interfacce digitali per 'vedere' l'opera. 

Questi robot, questi pezzi di macchina messi in mostra, ci dicono che c'è sempre qualcosa di molto 
materiale, dietro la pretesa dematerializzazione che la cultura digitale si sforza di proporci. 
La memoria, la capacità di calcolo, la forse a suo modo esistente 'intelligenza' della macchina 
stanno scritte su supporti fisici: i circuiti stampati esposti come opera d'arte stanno lì per 
ricordarcelo.
L'immaterialità è un inganno: nasconde l'ingombro, il peso, il costo.
L'opera di Pituello, così, è anche un monito. Un invito a guardare dietro e dentro. I circuiti stampati,
i circuiti integrati, oggetti fisici, sono chiusi nelle interiora di macchine, oggetti fisici a loro volta, 
macchine disposte in serie, in file serrate, chiuse in server farm, data center, enormi edifici 
energivori, inquinanti, sprigionanti calore, occupanti vaste porzioni di territorio. Ma cancellate dalle
mappe tanto quanto, o più dei siti militari. 
Materie prime non rinnovabili sono estratte dalla terra. Cose non certo immateriali sono nascoste 
allo sguardo dei cittadini per motivi tecnici e politici. 
L'opera di Pituello, con leggerezza e con semplicità, ci fa pensare. 

"Fontana che mi chiedeva di incidere la tela. Diceva che si trattava di un'opera cosmica che 

3



possedeva un'altra realtà: opera spaziale".
Incisione nella tela come rottura del continuum spazio-temporale. Si intravede nel vuoto il cosmo: 
in primo senso 'ordine', in secondo senso 'universo'. L'infinita serie dei mondi possibili. 
Nel taglio, nel vuoto aperto nella tela -greco ábyssos: 'senza fondo'- si intravede l'altra realtà, il 
mondo che l'artista creerà, la sua opera futura. L'opera che Enzo Pituello, l'allievo divenuto a sua 
volta maestro, ha saputo creare, e spalancare ai nostri occhi. 

L'opera non è mai un edificio stabile, non è il frutto dell'agire del tutto consapevole in vista di uno 
scopo già definito. E' semmai il tentativo di raccogliere, organizzare, portare alla luce il senso 
implicito in materiali conosciuti; materiali con i quali, per lungo tempo, senza coglierne pienamente
il senso, si è lavorato. 
E quindi ora, in tempi in cui siamo spinti ad accettare un'altra realtà digitale -che è in qualche 
modo ci umilia, perché contiene un invito a fuggire lontano da noi stessi, da ciò che sappiamo fare, 
da ciò che possiamo vedere con i nostri occhi e gustare con i nostri sensi- è salutare riconoscerci in 
quest'altra realtà -nuova, ma vicina, calda, ironica e affettuosa- che Pituello, riusando circuiti 
integrati, porta alla luce. 
Il percepire come nuova, ma vicina a noi, accessibile, la realtà trasformata dalla visione dell'artista, 
è un invito ad essere artisti. A trasfigurare creativamente -con o senza l'ausilio di macchine - ciò che
vediamo e sentiamo, ma sempre senza sottostare a codici già definiti, a regole imposte da una 
qualche autorità. 

Non si può veramente 'insegnare' l'arte. Si può farla amare. E si può riconoscere l'artista nell'altro. 
Maestri e allievi si incontrano e si trovano per strada. Si riconoscono nel provare ad esercitare 
insieme l'arte. 
E così è veramente accaduto un giorno, dipingendo insieme per strada, anzi: per terra, a Udine. 
Pituello, che si riconosceva allievo di Lucio Fontana, ha incontrato un artista, Andrea Martini. 
Hanno condiviso pensieri, hanno parlato, hanno lavorato insieme. 
Senza questo incontro questa mostra non avrebbe potuto esistere.

In questo senso l'arte è un'eredità che passa da maestro a allievo. Ma bisogna ben intendere. 
L'eredità non è un lascito, è piuttosto l'apertura di un vuoto, di uno spazio da occupare. Un taglio 
nella tela che permette di intravedere un'altra realtà. Un circuito stampato, un circuito integrato, sul 
quale potrebbe essere codificata, scritta, qualsiasi narrazione. Quale narrazione, sta all'artista che è 
in noi immaginarlo. 

Così, possiamo giungere ad una immagine riassuntiva. Quei poveri oggetti dalla dominante verde, i 
circuiti stampati salvati da Pituello, salvati dall'oblio e dalla discarica, preludono, da un punto di 
vista tecnico, ai più compatti, compressi, densi circuiti integrati. 
Questa mostra è un circuito integrato e ci parla di circuiti integrati. 
Il circuito ci fa pensare oggi a sottili, quasi invisibili filamenti e contatti, base materiale 
dell'elettronica. Ma dietro l'immagine del circuito sta un'altra immagine, che ci parla 
dell'inattingibile, ma sempre tentata perfezione a cui ambisce l'artista: il cerchio.
E dietro l'integrato, l'integrazione sta, sempre risalendo a ritroso con l'immaginazione, il richiamo 
alla purezza del cerchio. Il cerchio è integro, intero, intatto. Il tocco dell'artista sui materiali 
restituisce loro la purezza formale, riconduce verso uno stato originario della natura.

E tutto questo avviene in un luogo che è, per volontà dei suoi fondatori, uno Spazio Vitale. 
Un luogo di ripensamento della cultura digitale, un luogo di incontri, dove l'arte si integra, in un 
unico cerchio, con la parola condivisa, la conversazione, la discussione, la comune costruzione di 
conoscenza.

4


