L'Idea di giustizia di Amartya Sen. Un libro importante
di Francesco Varanini

Amartya Sen, The Idea of Justice, Penguin Books, 2009; trad. it. L’idea di giustizia, Mondadori, 2010.

Una metafora

Il tema ¢ riassunto in una metafora. Tre bambini e un flauto. Il primo ritiene giusto che il flauto sia
suo, perché 1’ha costruito con le sue mani. Il secondo ritiene di di meritarselo, perché ¢ povero, e
non ha altro con cui giocare. Il terzo ritiene di averne diritto piu di ogni altro, perché ¢ I’unico che
lo sa suonare. Ora, dice Sen, appare difficile sostenere chi ha ragione e chi ha torto. Eppure, nota
ancora Sen, la dottrina utilitarista, 1’approccio socialista, il punto di vista liberal democratico, in
genere ogni teoria della giustizia, pur essendo in disaccordo nel definire la giustizia, si trovano
d’accordo su un punto: la giustizia puo e deve essere definita in base ad unico principio. Insomma,
non si ¢ d’accordo su quale bambino ha ragione, ma puo avere ragione solo uno di loro.

Sen non ¢ d’accordo. E il libro € un lungo percorso teso a smontare la pretesa necessita di un unico
metro, un unico criterio di giudizio.

La ‘giustizia come equita’ secondo Rawls

Il punto di partenza, ed anche il bersaglio critico, ¢ la tesi di John Rawls, ‘la giustizia come equita’.
Sen dedica il proprio libro a Rawls, riconoscendo i meriti del suo lavoro -che resta il punto di
riferimento di ogni moderno ragionamento sulla giustizia-, ricordando di essere stato allievo,
collega e anche amico di Rawls, rammentandone anche la dignita personale, la statura umana. Ma
poi la critica all’approccio di Rawls, ed alle sue conclusioni, € serrata e convincente.

Rawls, con gran acume e con estrema cura del modello, descrive come dovrebbe essere definita e
costruita la societa dove regni giustizia.' La purezza del modello, la sua inattaccabilita, si fonda su
un presupposto: 1’allontanamento dal qui ed ora. Le persone possono partecipare alla costruzione di
uno Stato giusto -o potremmo dire in genere: di una organizzazione giusta: pensiamo anche
all’impresa- solo ponendosi in una posizione originaria. Si tratta di porsi in una posizione ideale,
scevra da ogni interesse costituito, da ogni posizione acquisita. Solo da questa posizione, solo
compiuto questo allontanamento, solo in questo territorio ideale puo essere pensata la societa giusta.
E’ nota la metafora usata da Rawls, il ‘velo di ignoranza’: agire come se ignorassimo cio che puo
andare a nostro vantaggio, o come se fossimo scevri da ogni timore, ogni invidia. E del resto, ci
mostra Sen, al centro dell’attenzione di Rawls non sta nemmeno il personale percorso soggettivo ‘a
ritroso’, verso la posizione originaria. Al centro sta la posizione originaria in sé. L’attenzione ¢
posta nel definire le caratteristiche di questo luogo ideale dove la societa giusta puo essere pensata.
Rawls, dunque, ci propone una accuratissima ‘metafisica della giustizia’. La sua giustizia ¢
trascendente. Esiste in un luogo lontano da qui, in una sorta di cielo ideale, abissalmente lontano da
questo mondo palesemente ingiusto. Rawls, in effetti, ¢ I’erede estremo della ragione kantiana; o se
vogliamo, il piu acuto post-kantiano. Rigore morale e rigore metodologico sono due facce della
stessa medaglia. Tanto di cappello, ma che pro?

Sen non nega il valore di questa ricerca, non considera in discussione la bonta degli intenti di
Rawls. Ma si pone qualche pragmatica domanda. Come accedere a questo mondo ideale nel quale
‘puo esser fatta giustizia’. Come tradurre questo perfetto modello in pratica, in politiche attuabili in
questo nostro imperfettissimo mondo. E sopratutto si domanda: cosa fare intanto? Mentre 1
rawlsiani progettano il mondo perfetto; mentre filosofi ed economisti e political scientist spaccano
in quattro il teorico capello dell’equita e della giustizia, ogni giorno, intanto, muoiono bambini,
scoppiano carestie e guerre, a troppe donne ¢ impedito di partecipare alla costruzione sociale di
ricchezza- insomma, 1’ingiustizia dilaga e trionfa.

Verso una possibile giustizia

1 John Rawls, 4 theory of justice, Harvard University Press, 1971; trad. it. Una teoria della giustizia, Feltrinelli.



Ecco dunque la proposta di Sen: invece di accanirci a stabilire cos’¢ la giustizia ‘in principio’,
facciamo il possibile, qui ed ora, anche magari per tentativi e errori, accettando I’'imperfezione,
facciamo il possibile per invertire il circolo vizioso della poverta e dell’ingiustizia.

Sen mostra come la ‘posizione originaria’ finisce per essere il luogo meno adatto per costruire
politiche incisive.

In quel mondo perfetto la politica piu adeguata per affrontare una carestia ¢ un grande e complesso
e lento intervento umanitario coordinato dall’alto, teso alla distribuzione programmata di alimenti.
Ma 1 suoi studi invece dimostrano che le carestie si combattono con microinterventi immediati, €
che I’intervento piu efficace ¢ semplice: una iniezione di reddito, di capacita di spesa delle
popolazioni che abitano I’area.

E cosi, ancora, nel mondo perfetto degli economisti nessuno si sognerebbe di correlare 1’indice di
fertilita delle donne con il loro livello di istruzione. Eppure, ci mostra Sen, un innalzamento del
livello di istruzione vale ben piu di politiche direttamente mirate al controllo delle nascite.

Si tratta quindi, ci dice Sen, di accettare la complessita del mondo. Piuttosto che cercare
rappresentazioni perfette del mondo, partecipare -per quanto € possibile ad ognuno di noi- alla
costruzione di un mondo meno ingiusto.

Contro I'utilitarismo

L’utilitarismo, ci dice Sen, ¢ la dottrina largamente dominante ai giorni nostri nella teoria
economica. Cio che giustifica e motiva la vita di ognuno ¢ ‘fare il proprio interesse’. Cosi il punto
di riferimento comune, 1’autorita da ognuno citata, sta nella famosa frase di Adam Smith (Ricchezza
delle nazioni,1776): “non sara dal buon cuore del fornaio che dovremo aspettarci la cena, ma dalla
sua considerazione del suo interesse”. “Noi non ci rivolgiamo alla loro umanita, ma al loro
egoismo”.

Sen si spinge ad andare oltre il luogo comune. Smith, secondo Sen, si esprime cosi nel quadro di un
ragionamento riguardante esclusivamente lo scambio. Parlando di produzione e di distribuzione,
sempre nella Ricchezza delle nazioni, Smith prende in considerazione moventi diversi dal mero
interesse. Ma sopratutto, Sen ci spinge a considerare Smith -prima e pitu che come autore del suo
gran testo che fonda la moderna economia, La ricchezza delle nazioni, appunto- come autore

della Teoria dei sentimenti morali. La Teoria dei giudizi morali € ’opera che accompagna Smith
lungo I’arco dell’intera vita. La prima edizione ¢ del 1759, quando Smith ha trentasei anni, 1’ultima
del 1790, I’anno della morte. La riflessione etica accompagna Smith lungo I’arco della vita.

Lo scegliere Smith -innanzitutto lo Smith della Teoria dei sentimenti morali- come punto di
riferimento, in alternativa a Rawls, ci dice molto sull’intenzione e I’atteggiamento di Sen. L’essere
economista non significa livellarsi sul primato dell’utilitarismo. L’essere economista non impedisce
di essere, anche e prima e dopo, filosofo.

Forse I’anticonformista interpretazione di Smith che Sen ci propone tende a sottovalutare quello che
Smith scrive nella Ricchezza delle nazioni. Ma ci0 non toglie forza al punto di vista. Attraverso
Smith, Sen riesce a parlarci bene di come il nostro agire non € mosso solo dall’interesse.

Smith e Sen pongono 1’accento sulla complessita delle motivazioni all'origine dei comportamenti
umani. Se ¢’¢ il personale interesse, ¢’¢ sempre anche il senso di giustizia, I’altruismo, la
generosita, la consapevolezza di appartenere ad una comunita.

La ‘mano invisibile’ che garantisce il funzionamento del sistema economico -la grande metafora
smithiana- non sta dunque nel mero interesse. Sta anche nella simpatia. La simpatia ¢ per Smith
I’immedesimazione nelle passioni e nei sentimenti altrui, la capacita di mettersi al posto dell'altro e
di comprenderne i sentimenti. Questo ¢ anche 1’atteggiamento di Sen. Ma quello che ¢ piu
importante ¢ che Smith e Sen ci ricordano che questo ¢, in almeno in qualche misura,
I’atteggiamento di ogni uomo.

Un modo di guardare al potere
Per questa via Sen ci porta a riflettere sul potere. Una lettura del potere occidentale e moderna puo
trovare un punto di riferimento esemplare in Hobbes, e poi negli utilitaristi classici che vedevano gli



stessi vizi privati fonte di pubbliche virtu. Lungo questa si muove buona parte della teoria
economica, che fa dell’utilitarismo il suo fondamento. Ma possiamo trovare punti di contatto nel
machiavellismo e nel darwinismo: il potere finisce per questa via per identificarsi con la
sopraffazione e con ’esercizio del dominio.

Ma Sen, accostando in modo sorprendente Adam Smith e Buddha, ci parla di una diversa
manifestazione del potere. Sta nell’animo umano I’orientamento a usare la propria superiore forza
non per sopraffare, ma all’opposto per proteggere chi ¢ piu debole.

Ma Sen rifugge dalle letture unilineari. E cosi, in uno dei momenti piu densi del libro, densi anche
di risvolti autobiografici, ci mostra, messe in scena contemporaneamente, due diversi approcci al
potere. Nella Bhagavadgita, alla vigilia della battaglia, Arjuna eroe del poema, dialoga con Krishna,
amico e consigliere. Arjuna, in preda all'emozione ¢ al timore di sovvertire l'ordine etico, turbato dal
dover dare morte a persone che conosce e alle quali ¢ affettivamente legato, vuole desistere dalla
guerra. La guerra ¢ giusta, lo stesso coraggio di Arjuna ¢ garanzia di vittoria, ma Arjuna ¢ turbato
dalla responsabilita che sta assumendosi, € turbato dalle conseguenze del suo agire. Dare morte.
Decidere per vite altrui. Krishna controbatte: richiama Arjuna al dovere. Combattere senza guardare
alle conseguenze. Perché appunto la causa ¢ giusta, perché Arjuna non pud venir meno ai suoi
obblighi. Anche la deontologia di Krishna ¢ nobile. Si sa che la posizione di Krishna trionfera.
Arjuna andra alla guerra giusta. Si sa anche che la lettura largamente piu diffusa considera ‘giusta’
la posizione di Krishna. E ancora, come ci ricorda Sen, si sa che lo stesso Mahatma Gandhi,amestro
della non violenza, si lascio profondamente ispirar dalle parole di Krishna. Ma Sen, gia da studente
liceale, non poteva fare a meno di guardare la scena dal punto di vista di Arjuna. “Qui non si tratta
di affermare che che nel suo rifiuto di combattere Arjuna avesse pienamente ragione, ma che gli
aspetti da considerare sono molti, e che la posizione di Arjuna, focalizzata sulla vita umana, non si
po' liquidare con un semplice appello al presunto dovere d icombattere senza badare alle
conseguenze”. (Sen arriva cosi a prospettare che la natura divina di Krishna sia, in qualche modo,
un artificio retorico teso a rinforzare la sua posizione).

Ma insomma, le due ragioni esistono contemporaneamente, si manifestano nello stesso testo.

Sen si prende la liberta di propendere per una ragione, quella di Arjuna — senza per questo negare le
ragioni di Krishna.

Sen, poi, lega acutamente la ‘difesa della vita’ di Arjuna al tema della sostenibilita. Tema morale
che gode di attenzione crescente ai giorni nostri.

I1 tema ¢ posto all’attenzione dell’opinione pubblica mondiale nell’aprile 1987 dal rapporto Our
Common Future, frutto del lavoro della World Commission on Environment and Development,
presieduta da Gro Brundtland, donna medico e statista norvegese. Si legge nel rapporto: €
sostenibile lo “sviluppo che soddisfa i bisogni della generazione attuale senza compromettere la
capacita delle future generazioni di soddisfare i propri”.

La definizione del rapporto Brundtland ¢ precisata e rafforzata nel 1992 in un ormai classico lavoro
dell’economista Robert Solow: An Almost Pratical Step toward Sustainability. Secondo Solow,
I’idea di sostenibilita ci impegna a lasciare alla prossima generazione “ tutto cio che ¢ necessario
per avere uno standard di vita almeno pari al nostro e per tutelare la generazione successiva in base
a questo stesso principio”.

C’¢, nella definizione di Solow -nota Sen- un affascinante aspetto ricorsivo: generazioni diverse
legate tra di loro, chiamate a cooperare, poiché I’interesse di ogni generazione futura ¢ legato alle
‘scorte’ che ogni generazione precedente ha lasciato.

Possiamo inoltre notare come Brundtland parlasse di needs, bisogni, mentre Solow, compiendo un
evidente passo avanti, parla di ‘standard di vita’. Lo ‘standard di vita’ va oltre il ‘bisogno’.

Ma, ci fa ancora notare Sen, “ci si puo¢ ancora domandare se I’ambito coperto dagli ‘standard di
vita’ sia adeguatamente comprensivo”. “Tutelare gli ‘standard di vita’”, continua Sen, “non equivale
a tutelare la liberta e la capacita delle persone di ottenere -e di salvaguardare- cio a cui essi danno
valore e a cui, per qualche ragione, attribuiscono importanza”.

Cosi Sen ci toglie 1’alibi e ci impone una profonda responsabilita. Non sta a noi definire cosa sara
considerato importante dai nostri figli, e da ogni generazione futura. Non sta a noi definire per loro



gli ‘standard di vita’. A noi compete la responsabilita di lasciare agli altri lo spazio per scegliere in
liberta quale vita vivere.

La poverta come privazione

Sen mette in discussione quindi un altro luogo comune liberista. Le politiche di sostegno alle aree
geografiche depresse e alle fasce sociali meno abbienti, si dice, sono dannose, perché generano
dipendenza, comoda attesa dell’aiuto dello Stato assistenziale.

Sen ci ricorda pero che vive in condizioni di oppressione, chi vive immerso nella poverta, per non
soffrire troppo, € per mantenere una propria dignita, finisce per scegliere di non vedere. Sapendo di
non avere abbastanza potere per cambiare le cose, sceglie il quieto vivere, cade nel fatalismo. Da
chi vive in questa situazione non ¢ possibile attendersi spirito imprenditoriale, spontanea reazione
alla situazione. Con buona pace dei liberisti, non ¢’¢ quindi nessuna ‘mano invisibile’ che porta
all’uscita dalla spirale della poverta.

Chi vive questa situazione, merita aiuto e cura, sostiene Sen. Un aiuto e una cura -un reddito di
sussistenza, assistenza sanitarie, istruzione- teso a far uscire dalla spirale della fatalistica inazione, e
a costituire condizioni di base per una vita dignitosa. Se la difesa della vita, in senso lato, riguarda
ognuno di noi, non possiamo non considerare nostra responsabilita garantire ad ognuno una vita
dignitosa.

Questo non significa che l'assistenzialismo sia manifestazione di giustizia. Anzi, I’assistenzialismo
porta con s¢ la minaccia di un'ingiustizia: ¢ vero anche che l'assistenza genera dipendenza. E
dunque ancora una volta Sen ci dice che nessuno ha la verita in tasca, né le ONG all’opera nelle
periferie del mondo né gli economisti liberisti. Esistono diversi punti di vista, da diversi punti di
vista possono essere intraprese azioni efficaci. Il valore del mio punti di vista, ed i risultati che
ottengo, non sono un buon motivo per negare I’esistenza di altri punti di vista e ’efficacia di altre
misure. Sopratutto non ¢’€ motivo per affermare che le mie misure sono le uniche che devono
essere adottate.

Cosi,affermato il diritto di ognuno all’assistenza e alla cura, Sen passa a dire che cio che conta
veramente non sono i diritti, ma le liberta. Quindi sostiene con chiarezza che ognuno deve essere
posto nelle condizioni di essere agens, attore responsabile sulla scena sociale, e non solo patiens,
oggetto di altrui attenzione e cura, e magari di altrui beneficenza.

La giustizia come liberta

L’accuratissima teoria di Rawls pone al centro ’idea della giustizia come equita. L’equita (inglese
equity) ¢ la ‘giustizia del caso singolo’: non quindi, in astratto, giuste leggi, ma uguali diritti e
uguali opportunita. Sen condivide, ma si chiede come fare per garantire ad ognuno tutto cio.

La risposta di Rawls risiede in una elaborata definizione di regole di base, condivise dagli attori
sociali. Non a caso la teoria di Rawls ¢ spesso definita neo-contrattualismo. In altre parole, secondo
Rawls, necessario stabilire in via preliminare una “pubblica concezione di giustizia”, che formi “lo
statuto fondamentale di un'associazione umana bene-ordinata”.

Ma Rawls stesso sostiene che la definizione delle regole sara orientata all’equita solo se gli attori
che definiscono le regole si trovano -come visto- nella ‘posizione originaria’. E cio sono nelle
condizioni ideali che permettono loro di ‘pensare 1’equita’. E cio¢ se sono lontani da appetiti e da
ogni tipo di utilitaristico interesse.

Sen, abbiamo gia visto, si pone la domanda: come realizzare cid che Rawls immagina e spera, vista
la nostra lontananza dalla ‘posizione originaria’. Ma poi, credo, Sen mette veramente il dito nella
piaga quando nota come alla fin fine I’approccio di Rawls svaluta il reale contributo delle persone:
ci0 che conta ¢ il modello, la procedura definita da Rawls da altri eletti promotori di giustizia. In
fondo, la fonte della societa giusta sta quindi in fondo nella purezza e potremmo dire anche
nell’eleganza formale del modello di produzione normativa, nella ‘carta dei diritti fondamentali’
scritta da un qualche augusto e disinteressato legislatore.

Sen, piu che agli istituti e ai modelli, ¢ interessato al ‘farsi’ della giustizia. Non guarda alle
procedure mai ai processi. Non bada a cio come dovrebbe funzionare il migliore dei mondi



possibili, ma a cio che si puo fare, passo dopo passo, in situazioni di gran complessita sociale e
culturale: spesso i suoi esempi riguardano la variegata e multiforme societa indiana.

Per questa via arriva a proporre, al posto della giustizia come equita la giustizia come liberta.
L’equita, la ‘giustizia del caso singolo’, non puo discendere da un quadro normativo, ma ¢ una
conquista concretizzata passo dopo passo, in risposta a concrete sfide del presente. Le differenze
culturali e le diverse condizioni di partenza dei diversi soggetti e gruppi sociali portano a pensare
che piu che un ottimo sistema di regole servano molti modelli imperfetti, ma perfettibili. Mentre la
procedura di Rawls si fonda su un sistema di regole di base, e non funziona se le regole di base sono
imperfette o lacunose, il processo di Sen funziona anche se le regole sono imperfette, anche se il
sistema ¢ parziale e incompleto; anche se lo sguardo ¢ in grado di illuminare solo una parte della
scena. Mentre 1’equita ¢ una garanzia alla quale affidarsi, la liberta ¢ uno spazio aperto: aperto
all’affermazione di nuovi sogni e di nuovi bisogni, all’emergere della consapevolezza di nuovi
diritti.

Capabilities

Accanto alla giustizia, hanno un posto centrale nella teoria di Rawls le capabilities.

In questo punto chiave, la comprensione del libro ¢ gravemente compromessa dalla traduzione: il
traduttore traduce capability e capabilities, senza nessuna nota esplicativa, con capacita. Ma Sen
intende qualcosa di ben diverso da cio che capacita vuol dire in italiano, sia nel linguaggio comune,
sia nel linguaggio tecnico psicosociologico. Non si tratta né di astratte conoscenze scolastiche, né
astratte competenze. Per tenere vivo il senso di cui ci parla Sen, dovremmo dire capacita potenziali
o forse meglio capacitazioni.

Sen definisce capabilities 1’insieme delle risorse di cui una persona dispone. Ma fa anche sempre al
contempo riferimento alla concreta capacita delle persone di fruire delle risorse. Basta un esempio:
intelligenza e attitudini non bastano se non c’¢ adeguata istruzione. Attitudine a un certo lavoro non
basta, se il mercato del lavoro pone barriere di accesso.

Si noti che qui sta la seria origine di concetti -capitale umano’, ‘capitale sociale’- che usiamo ormai
come luoghi comuni, ma direi senza comprenderne il senso, e senza porci le due domande chiave,
che Sen si pone per noi: come misurare le capabilities; e come creare condizioni tali per cui le
capabilities possano manifestarsi, a vantaggio della singola persona che ne ¢ portatrice e della
societa tutta.

Cosi appunto si salda il riferimento alla liberta con il riferimento alle capabilities: la liberta ¢ lo
spazio aperto nel quale possono concretizzarsi le capabilities.

Metriche

Arriviamo cosi ad un altro nodo della riflessione di Sen - che, non dimentichiamolo, pur con il suo
interesse per la filosofia ¢ 1’etica, appartiene alla comunita professionale degli economisti. Un
economista non puo sottrarsi ad una attenta definizione delle metriche. E’ evidentemente una sfida
non dappoco. L’economista che fonda la propria lettura del mondo su un singolo approccio ben
delimitato teoricamente -il caso esemplare ¢ ’utilitarismo- ha certo vita piu facile. Sen si trova
invece nelle condizioni di dover indicare metriche in grado di ‘misurare’ valori sottili e sfumati
(fuzzy concepts) come la liberta e le capabilties.

Sen, pur senza rifiutare nessuna metrica, considera evidentemente povere di informazioni e
fuorvianti gli indicatori comunemente usati: basta I’esempio del Prodotto Interno Lordo.

Sen afferma che “ridurre ad un solo quantum omogeneo tutto cio cui abbiamo motivo di dare valore
non ¢ possibile”. Quindi, dice, invece di ricondurre gli aspetti implicati nelle valutazioni a un unico
sistema di pesi (come accade, possiamo aggiungere ad esempio, nelle metriche contabili e
bilancistiche), meglio una ricca serie di pesi anche non pienamente congruenti tra di loro.

Una consolidata tendenza porta a trattare solo presunti elementi omogenei (per esempio il reddito).
In questa logica si guarda ad un unico fattore valido massimizzabile: per cui la misura si riduce ad
calcolo esatto, ad un indicatore leggibile senza sforzo, nella logica ‘tanto piu tanto meglio’, ‘ce né
di pit o ce n’¢ di meno?’.



Invece, Sen propone un sistema di valutazione che chiama in gioco oggetti eterogenei, che
considera diverse dimensioni del valore non riconducibili ’una all’altra, e che si fonda sulla
combinazione di fattori distinti.

Nel definire modalita di rilevazione, sistema dei parametri, indicatori, Sen considera risultato
efficace e sufficiente il raggiungimento di accordi limitati e di gerarchie parziali. La scelta dei pesi
sara fatta in funzione della natura dell’applicazione, e cio¢ di cosa si intende guardare.

Insomma: invece di cercare la metrica perfetta, I’unico indicatore, ci invita ad accettare la
molteplicita di quadri interpretativi, anche incompleti. Si tratta di cogliere i trend e i punti di svolta,
non di giudicare pensando di avere gia in tasca la chiave per dire dove andare, e per giudicare
dall’alto di un unico punto di vista cosa ¢ giusto e cosa ¢ sbagliato.

La democrazia come discussione in pubblico

Per cogliere i trend, 1 segnali deboli, conviene essere disposti ad ascoltare la voce altrui. Ascoltare
chiunque e dare spazio anche alle opinioni con le quali si ¢ in franco disaccordo. L’esclusione ¢ in
sé una ingiustizia, ed ¢ anche fonte di ulteriori ingiustizie, perché, ritiene Sen, solo tramite il
dibattito in pubblico cresce una societa meno ingiusta.

Sen passa cosi a esprimere il suo punto di vista sulla democrazia. La democrazia non risiede in una
costituzione ‘sulla carta’. La costituzione, con tutti i suoi innegabili pregi, ¢ il frutto di un accurato
lavoro rawlsiano di padri costituenti illuminati, capaci di ragionare ‘come se’, ignorando -coprendo
con il ‘velo di ignoranza’- i loro interessi personali o di partito.

Siamo abituati a legare a filo doppio la ‘democrazia’ con I’idea di ‘rappresentanza’. Di qui al legare
I’esistenza della democrazia a libere elezioni il passo ¢ breve. Ma Sen ci ricorda come di ‘libere
elezioni’ si possa parlare solo in una piccola porzione di mondo. E di piu: ci ricorda che legare
‘liberd’ ed ‘elezioni’ significa svalutare il concetto di liberta. Ogni sistema elettorale comporta
limiti, e in s¢€, ingiustizie.

La democrazia non risiede dunque nei sistemi elettorali, sempre imperfetti, per definizioni incapaci
di garantire equita e piena rappresentanza. La democrazia risiede innanzitutto, per Sen, nella
discussione in pubblico.

Con ‘discussione in pubblico’ Sen intende discussione sia in sedi istituzionalizzate, assoggettata a
regolamenti, come puo essere il dibattito parlamentare. Ma nota anche che la discussione in
pubblico formalizzata, istituzionalizzata, dove ¢ stabilito a priori chi puo partecipare e chi no, e
dove ¢ stabilito a priori il ‘come’ dibattere, questa discussione in pubblico sempre penalizza qualche
parte sociale, non ammessa ad esprimere la propria posizione. Percio il dibattito in pubblico, aperto,
per Sen deve comprendere anche manifestazioni di protesta sociale.

Sen fa esplicito riferimento ai movimenti Anti-Global. Le cui tesi non condivide. Ma che, in linea di
ipotesi, considera potenziale fonti di nuove informazioni, di diversi punti di vista, e quindi, in
ultima analisi, di ricchezza sociale.

Economia e filosofia

Qui torna fuori lo strano animale, centauro, non solo economista e non solo filosofo. L’economista
puro e il filosofo puro finiscono per cercare rappresentazioni del mondo formalmente inattaccabili.
Ma Sen ¢ economista-filosofo -vicino in questo non solo ad Adamo Smith, al quale esplicitamente
si richiama, ma anche a John Stuart Mills e Ricardo e Malthus- bilancia 1’eccesso speculativo del
filosofo e I’eccesso normativo dell’economista. E cosi, da economista-filosofo ci porta un motivo
che spinge al contempo sia verso 1’uso di metriche plurali, non unilaterali, sia verso un
atteggiamento di disponibilita e di ascolto delle istanze di minoranze ed oppositori.

Una pluralita di metriche, e ’accettazione del punto di vista di minoranze ed oppositori portano con
s€ un vantaggio economico: la ricchezza di informazioni.

La preferenza per metriche univoche pura porta a scartare molte informazioni potenzialmente utili —
perché le informazioni, dal punto di vista della chiave di lettura del mondo scelte, sono irrilevanti.
Cosi come, parallelamente, molte informazioni utili restano invisibili ed ignorate se ¢ scarsa la
trasparenza sociale, se ¢ controllata la stampa, se le opposizioni non hanno voce.



Sen ci ricorda che I’informazione ¢ sempre una ricchezza. E che esistono oggi tecniche e strumenti
che permettono di trattare efficacemente masse di informazioni non strutturate, disordinate, non
subordinate a un modello dato a priori.

Amartya Sen

Infine, possiamo tornare ad Amartya Sen. La sua stessa vita ci parla tanto quanto il suo libro. Se Sen
non avesse la storia personale che ha, non avrebbe potuto pensare tutto questo, ed arrivare, alle
soglie della vecchiaia, a scrivere questo libro, maturato nel corso di lunghissimi anni. Si intende che
¢ il libro di una vita — torna qui a spiegarsi I’aver preso a testimone e sostegno delle proprie tesi La
teoria dei sentimenti morali di Adam Smith.

Amartya Sen, indiano, ma formatosi al Trinity College di Cambridge, il luogo di studi di Bacone e
Newton, e -piu vicini a Sen-Russel, Sraffa, Wittgenstein. Sen premio Nobel. Sen ortodosso e
bricoleur.

Sen multiculturale, orientale e occidentale, umanista e matematico, accademico e politico. Sen
attento alle differenze -teso sempre a comprendere il pensiero femminile-, contaminatore -insieme
la Bhagavadgita e Shakespeare, Adam Smith e Buddha-. Sen che risponde a Rawls facendo
riferimento alla millenaria tradizione giuridica indiana.



