
L'Idea di giustizia di Amartya Sen. Un libro importante
di  Francesco Varanini 

Amartya Sen, The Idea of Justice, Penguin Books, 2009; trad. it. L’idea di giustizia, Mondadori, 2010.

Una metafora

Il tema è riassunto in una metafora. Tre bambini e un flauto. Il primo ritiene giusto che il flauto sia  

suo, perché l’ha costruito con le sue mani. Il secondo ritiene di di meritarselo, perché è povero, e 

non ha altro con cui giocare. Il terzo ritiene di averne diritto più di ogni altro, perché è l’unico che 

lo sa suonare. Ora, dice Sen, appare difficile sostenere chi ha ragione e chi ha torto. Eppure, nota 

ancora Sen, la dottrina utilitarista, l’approccio socialista, il punto di vista liberal democratico, in  

genere ogni teoria della giustizia, pur essendo in disaccordo nel definire la giustizia, si trovano 

d’accordo su un punto: la giustizia può e deve essere definita in base ad unico principio. Insomma, 

non si è d’accordo su quale bambino ha ragione, ma può avere ragione solo uno di loro.

Sen non è d’accordo. E il libro è un lungo percorso teso a smontare la pretesa necessità di un unico 

metro, un unico criterio di giudizio. 

La ‘giustizia come equità’ secondo Rawls 

Il punto di partenza, ed anche il bersaglio critico, è la tesi di John Rawls, ‘la giustizia come equità’.  

Sen dedica il proprio libro a Rawls, riconoscendo i meriti del suo lavoro -che resta il punto di 

riferimento di ogni moderno ragionamento sulla giustizia-, ricordando di essere stato allievo,  

collega e anche amico di Rawls, rammentandone anche la dignità personale, la statura umana. Ma 

poi la critica all’approccio di Rawls, ed alle sue conclusioni, è serrata e convincente. 

Rawls, con gran acume e con estrema cura del modello, descrive come dovrebbe essere definita e 

costruita la società dove regni giustizia.1 La purezza del modello, la sua inattaccabilità, si fonda su 

un presupposto: l’allontanamento dal qui ed ora. Le persone possono partecipare alla costruzione di 

uno Stato giusto -o potremmo dire in genere: di una organizzazione giusta: pensiamo anche 

all’impresa- solo ponendosi in una posizione originaria. Si tratta di porsi in una posizione ideale, 

scevra da ogni interesse costituito, da ogni posizione acquisita. Solo da questa posizione, solo 

compiuto questo allontanamento, solo in questo territorio ideale può essere pensata la società giusta.  

E’ nota la metafora usata da Rawls, il ‘velo di ignoranza’: agire come se ignorassimo ciò che può 

andare a nostro vantaggio, o come se fossimo scevri da ogni timore, ogni invidia. E del resto, ci 

mostra Sen, al centro dell’attenzione di Rawls non sta nemmeno il personale percorso soggettivo ‘a 

ritroso’, verso la posizione originaria. Al centro sta la posizione originaria in sé. L’attenzione è 

posta nel definire le caratteristiche di questo luogo ideale dove la società giusta può essere pensata.

Rawls, dunque, ci propone una accuratissima ‘metafisica della giustizia’. La sua giustizia è 

trascendente. Esiste in un luogo lontano da qui, in una sorta di cielo ideale, abissalmente lontano da 

questo mondo palesemente ingiusto. Rawls, in effetti, è l’erede estremo della ragione kantiana; o se 

vogliamo, il più acuto post-kantiano. Rigore morale e rigore metodologico sono due facce della 

stessa medaglia. Tanto di cappello, ma che pro?

Sen non nega il valore di questa ricerca, non considera in discussione la bontà degli intenti di 

Rawls. Ma si pone qualche pragmatica domanda. Come accedere a questo mondo ideale nel quale 

‘può esser fatta giustizia’. Come tradurre questo perfetto modello in pratica, in politiche attuabili in  

questo nostro imperfettissimo mondo. E sopratutto si domanda: cosa fare intanto? Mentre i 

rawlsiani progettano il mondo perfetto; mentre filosofi ed economisti e political scientist spaccano 

in quattro il teorico capello dell’equità e della giustizia, ogni giorno, intanto, muoiono bambini,  

scoppiano carestie e guerre, a troppe donne è impedito di partecipare alla costruzione sociale di  

ricchezza- insomma, l’ingiustizia dilaga e trionfa. 

Verso una possibile giustizia

1 John Rawls, A theory of justice, Harvard University Press, 1971; trad. it. Una teoria della giustizia, Feltrinelli.



Ecco dunque la proposta di Sen: invece di accanirci a stabilire cos’è la giustizia ‘in principio’,  

facciamo il possibile, qui ed ora, anche magari per tentativi e errori, accettando l’imperfezione,  

facciamo il possibile per invertire il circolo vizioso della povertà e dell’ingiustizia. 

Sen mostra come la ‘posizione originaria’ finisce per essere il luogo meno adatto per costruire 

politiche incisive. 

In quel mondo perfetto la politica più adeguata per affrontare una carestia è un grande e complesso 

e lento intervento umanitario coordinato dall’alto, teso alla distribuzione programmata di alimenti.  

Ma i suoi studi invece dimostrano che le carestie si combattono con microinterventi immediati, e  

che l’intervento più efficace è semplice: una iniezione di reddito, di capacità di spesa delle  

popolazioni che abitano l’area. 

E così, ancora, nel mondo perfetto degli economisti nessuno si sognerebbe di correlare l’indice di 

fertilità delle donne con il loro livello di istruzione. Eppure, ci mostra Sen, un innalzamento del  

livello di istruzione vale ben più di politiche direttamente mirate al controllo delle nascite. 

Si tratta quindi, ci dice Sen, di accettare la complessità del mondo. Piuttosto che cercare 

rappresentazioni perfette del mondo, partecipare -per quanto è possibile ad ognuno di noi- alla 

costruzione di un mondo meno ingiusto.

Contro l'utilitarismo

L’utilitarismo, ci dice Sen,  è la dottrina largamente dominante ai giorni nostri nella teoria  

economica. Ciò che giustifica e motiva la vita di ognuno è ‘fare il proprio interesse’. Così il punto 

di riferimento comune, l’autorità da ognuno citata, sta nella famosa frase di Adam Smith (Ricchezza  

delle nazioni,1776): “non sarà dal buon cuore del fornaio che dovremo aspettarci la cena, ma dalla 

sua considerazione del suo interesse”. “Noi non ci rivolgiamo alla loro umanità, ma al loro 

egoismo”.

Sen si spinge ad andare oltre il luogo comune. Smith, secondo Sen, si esprime così nel quadro di un 

ragionamento riguardante esclusivamente lo scambio. Parlando di produzione e di distribuzione,  

sempre nella Ricchezza delle nazioni, Smith prende in considerazione moventi diversi dal mero 

interesse. Ma sopratutto, Sen ci spinge a considerare Smith -prima e più che come autore del suo 

gran testo che fonda la moderna economia, La ricchezza delle nazioni, appunto- come autore 

della Teoria dei sentimenti morali. La Teoria dei giudizi morali è l’opera che accompagna Smith 

lungo l’arco dell’intera vita. La prima edizione è del 1759, quando Smith ha trentasei anni, l’ultima 

del 1790, l’anno della morte. La riflessione etica accompagna Smith lungo l’arco della vita. 

Lo scegliere Smith -innanzitutto lo Smith della Teoria dei sentimenti morali- come punto di 

riferimento, in alternativa a Rawls, ci dice molto sull’intenzione e l’atteggiamento di Sen. L’essere  

economista non significa livellarsi sul primato dell’utilitarismo. L’essere economista non impedisce  

di essere, anche e prima e dopo, filosofo. 

Forse l’anticonformista interpretazione di Smith che Sen ci propone tende a sottovalutare quello che 

Smith scrive nella Ricchezza delle nazioni. Ma ciò non toglie forza al punto di vista. Attraverso 

Smith, Sen riesce a parlarci bene di come il nostro agire non è mosso solo dall’interesse.

Smith e Sen pongono l’accento sulla complessità delle motivazioni all'origine dei comportamenti  

umani. Se c’è il personale interesse, c’è sempre anche il senso di giustizia, l’altruismo, la 

generosità, la consapevolezza di appartenere ad una comunità. 

La ‘mano invisibile’ che garantisce il funzionamento del sistema economico -la grande metafora  

smithiana- non sta dunque nel mero interesse. Sta anche nella simpatia. La simpatia è per Smith 

l’immedesimazione nelle passioni e nei sentimenti altrui, la capacità di mettersi al posto dell'altro e  

di comprenderne i sentimenti. Questo è anche l’atteggiamento di Sen. Ma quello che è più 

importante è che Smith e Sen ci ricordano che questo è, in almeno in qualche misura, 

l’atteggiamento di ogni uomo.

Un modo di guardare al potere

Per questa via Sen ci porta a riflettere sul potere. Una lettura del potere occidentale e moderna può 

trovare un punto di riferimento esemplare in Hobbes, e poi negli utilitaristi classici che vedevano gli  



stessi vizi privati fonte di pubbliche virtù. Lungo questa si muove buona parte della teoria 

economica, che fa dell’utilitarismo il suo fondamento. Ma possiamo trovare punti di contatto nel  

machiavellismo e nel darwinismo: il potere finisce per questa via per identificarsi con la  

sopraffazione e con l’esercizio del dominio. 

Ma Sen, accostando in modo sorprendente Adam Smith e Buddha, ci parla di una diversa 

manifestazione del potere. Sta nell’animo umano l’orientamento a usare la propria superiore forza 

non per sopraffare, ma all’opposto per proteggere chi è più debole. 

Ma Sen rifugge dalle letture unilineari. E così, in uno dei momenti più densi del libro, densi anche 

di risvolti autobiografici, ci mostra, messe in scena contemporaneamente, due diversi approcci al  

potere. Nella Bhagavadgītā, alla vigilia della battaglia, Arjuna eroe del poema, dialoga con Krishna, 

amico e consigliere. Arjuna, in preda all'emozione e al timore di sovvertire l'ordine etico, turbato dal  

dover dare morte a persone che conosce e alle quali è affettivamente legato, vuole desistere dalla  

guerra. La guerra è giusta, lo stesso coraggio di Arjuna è garanzia di vittoria, ma Arjuna è turbato 

dalla responsabilità che sta assumendosi, è turbato dalle conseguenze del suo agire. Dare morte. 

Decidere per vite altrui. Krishna controbatte: richiama Arjuna al dovere. Combattere senza guardare 

alle conseguenze. Perché appunto la causa è giusta, perché Arjuna non può venir meno ai suoi 

obblighi. Anche la deontologia di Krishna è nobile. Si sa che la posizione di Krishna trionferà. 

Arjuna andrà alla guerra giusta. Si sa anche che la lettura largamente più diffusa considera  ‘giusta’ 

la posizione di Krishna. E ancora, come ci ricorda Sen, si sa che lo stesso Mahatma Gandhi,amestro 

della non violenza, si lasciò profondamente ispirar dalle parole di Krishna. Ma Sen, già da studente 

liceale, non poteva fare a meno di guardare la scena dal punto di vista di Arjuna. “Qui non si tratta 

di affermare che che nel suo rifiuto di combattere Arjuna avesse pienamente ragione, ma che gli  

aspetti da considerare sono molti, e che la posizione di Arjuna, focalizzata sulla vita umana, non si  

po' liquidare con un semplice appello al presunto dovere d icombattere senza badare alle 

conseguenze”. (Sen arriva così a prospettare che la natura divina di Krishna sia, in qualche modo, 

un artificio retorico teso a rinforzare la sua posizione).

Ma insomma, le due ragioni esistono contemporaneamente, si manifestano nello stesso testo. 

Sen si prende la libertà di propendere per una ragione, quella di Arjuna – senza per questo negare le 

ragioni di Krishna. 

Sen, poi, lega acutamente la ‘difesa della vita’ di Arjuna al tema della sostenibilità. Tema morale 

che gode di attenzione crescente ai giorni nostri. 

Il tema è posto all’attenzione dell’opinione pubblica mondiale nell’aprile 1987 dal  rapporto Our 

Common Future, frutto del lavoro della World Commission on Environment and Development, 

presieduta da Gro Brundtland,  donna medico e statista norvegese. Si legge nel rapporto: è 

sostenibile lo “sviluppo che soddisfa i bisogni della generazione attuale senza compromettere la  

capacità delle future generazioni di soddisfare i propri”.

La definizione del rapporto Brundtland è precisata e rafforzata nel 1992 in un ormai classico lavoro 

dell’economista Robert Solow: An Almost Pratical Step toward Sustainability. Secondo Solow, 

l’idea di sostenibilità ci impegna a lasciare alla prossima generazione “ tutto ciò che è necessario 

per avere uno standard di vita almeno pari al nostro e per tutelare la generazione successiva in base 

a questo stesso principio”. 

C’è, nella definizione di Solow -nota Sen- un affascinante aspetto ricorsivo: generazioni diverse 

legate tra di loro, chiamate a cooperare, poiché l’interesse di ogni generazione futura è legato alle  

‘scorte’ che ogni generazione precedente ha lasciato.

Possiamo inoltre notare come Brundtland parlasse di needs, bisogni, mentre Solow, compiendo un 

evidente passo avanti, parla di ‘standard di vita’. Lo ‘standard di vita’ va oltre il  ‘bisogno’. 

Ma, ci fa ancora notare Sen, “ci si può ancora domandare se l’ambito coperto dagli ‘standard di 

vita’ sia adeguatamente comprensivo”. “Tutelare gli ‘standard di vita’”, continua Sen, “non equivale  

a tutelare la libertà e la capacità delle persone di ottenere -e di salvaguardare- ciò a cui essi danno  

valore e a cui, per qualche ragione, attribuiscono importanza”. 

Così Sen ci toglie l’alibi e ci impone una profonda responsabilità. Non sta a noi definire cosa sarà 

considerato importante dai nostri figli, e da ogni generazione futura. Non sta a noi definire per loro 



gli ‘standard di vita’. A noi compete la responsabilità di lasciare agli altri lo spazio per scegliere in  

libertà quale vita vivere.

La povertà come privazione

Sen mette in discussione quindi un altro luogo comune liberista. Le politiche di sostegno alle aree 

geografiche depresse e alle fasce sociali meno abbienti, si dice, sono dannose, perché generano 

dipendenza, comoda attesa dell’aiuto dello Stato assistenziale. 

Sen ci ricorda però che vive in condizioni di oppressione, chi vive immerso nella povertà, per non 

soffrire troppo, e per mantenere una propria dignità, finisce per scegliere di non vedere. Sapendo di 

non avere abbastanza potere per cambiare le cose, sceglie il quieto vivere, cade nel fatalismo. Da 

chi vive in questa situazione non è possibile attendersi spirito imprenditoriale, spontanea reazione 

alla situazione. Con buona pace dei liberisti, non c’è quindi nessuna ‘mano invisibile’ che porta 

all’uscita dalla spirale della povertà.

Chi vive questa situazione, merita aiuto e cura, sostiene Sen. Un aiuto e una cura -un reddito di 

sussistenza, assistenza sanitarie, istruzione- teso a far uscire dalla spirale della fatalistica inazione, e  

a costituire condizioni di base per una vita dignitosa. Se la difesa della vita, in senso lato, riguarda 

ognuno di noi, non possiamo non considerare nostra responsabilità garantire ad ognuno una vita 

dignitosa.

Questo non significa che l'assistenzialismo sia manifestazione di giustizia. Anzi, l’assistenzialismo 

porta con sé la minaccia di un'ingiustizia: è vero anche che l'assistenza genera dipendenza. E 

dunque ancora una volta Sen ci dice che nessuno ha la verità in tasca, né le ONG all’opera nelle 

periferie del mondo né gli economisti liberisti. Esistono diversi punti di vista, da diversi punti di  

vista possono essere intraprese azioni efficaci. Il valore del mio punti di vista, ed i risultati che 

ottengo, non sono un buon motivo per negare l’esistenza di altri punti di vista e l’efficacia di altre 

misure. Sopratutto non c’è motivo per affermare che le mie misure sono le uniche che devono 

essere adottate.

Così,affermato il diritto di ognuno all’assistenza e alla cura, Sen passa a dire che ciò che conta 

veramente non sono i diritti, ma le libertà. Quindi sostiene con chiarezza che ognuno deve essere 

posto nelle condizioni di essere agens, attore responsabile sulla scena sociale, e non solo patiens, 

oggetto di altrui attenzione e cura, e magari di altrui beneficenza.

La giustizia come libertà

L’accuratissima teoria di Rawls pone al centro l’idea della giustizia come equità. L’equità (inglese 

equity) è la ‘giustizia del caso singolo’: non quindi, in astratto, giuste leggi, ma uguali diritti e 

uguali opportunità. Sen condivide, ma si chiede come fare per garantire ad ognuno tutto ciò. 

La risposta di Rawls risiede in una elaborata definizione di regole di base, condivise dagli attori  

sociali. Non a caso la teoria di Rawls è spesso definita neo-contrattualismo. In altre parole, secondo 

Rawls, necessario stabilire in via preliminare una “pubblica concezione di giustizia”, che formi “lo  

statuto fondamentale di un'associazione umana bene-ordinata”. 

Ma Rawls stesso sostiene che la definizione delle regole sarà orientata all’equità solo se gli attori  

che definiscono le regole si trovano -come visto- nella ‘posizione originaria’. E ciò sono nelle 

condizioni ideali che permettono loro di ‘pensare l’equità’. E cioè se sono lontani da appetiti e da  

ogni tipo di utilitaristico interesse. 

Sen, abbiamo già visto, si pone la domanda: come realizzare ciò che Rawls immagina e spera, vista  

la nostra lontananza dalla ‘posizione originaria’.  Ma poi, credo, Sen mette veramente il dito nella  

piaga quando nota come alla fin fine l’approccio di Rawls svaluta il reale contributo delle persone:  

ciò che conta è il modello, la procedura definita da Rawls  da altri eletti promotori di giustizia. In  

fondo, la fonte della società giusta sta quindi in fondo nella purezza e potremmo dire anche 

nell’eleganza formale del modello di produzione normativa, nella ‘carta dei diritti fondamentali’  

scritta da un qualche augusto e disinteressato legislatore.

Sen, più che agli istituti e ai modelli, è interessato al ‘farsi’ della giustizia. Non guarda alle  

procedure mai ai processi. Non bada a ciò come dovrebbe funzionare il migliore dei mondi 



possibili, ma a ciò che si può fare, passo dopo passo, in situazioni di gran complessità sociale e 

culturale: spesso i suoi esempi riguardano la variegata e multiforme società indiana. 

Per questa via arriva a proporre, al posto della giustizia come equità la giustizia come libertà.

L’equità, la ‘giustizia del caso singolo’, non può discendere da un quadro normativo, ma è una 

conquista concretizzata passo dopo passo, in risposta a concrete sfide del presente. Le differenze 

culturali e le diverse condizioni di partenza dei diversi soggetti e gruppi sociali portano a pensare 

che più che un ottimo sistema di regole servano molti modelli imperfetti, ma perfettibili. Mentre la  

procedura di Rawls si fonda su un sistema di regole di base, e non funziona se le regole di base sono 

imperfette o lacunose, il processo di Sen funziona anche se le regole sono imperfette, anche se il 

sistema è parziale e incompleto; anche se lo sguardo è in grado di illuminare solo una parte della  

scena. Mentre l’equità è una garanzia alla quale affidarsi, la libertà è uno spazio aperto: aperto 

all’affermazione di nuovi sogni e di nuovi bisogni, all’emergere della consapevolezza di nuovi 

diritti.  

Capabilities

Accanto alla giustizia, hanno un posto centrale nella teoria di Rawls le capabilities.

In questo punto chiave, la comprensione del libro è gravemente compromessa dalla traduzione: il  

traduttore traduce capability e capabilities, senza nessuna nota esplicativa, con capacità. Ma Sen 

intende qualcosa di ben diverso da ciò che capacità vuol dire in italiano, sia nel linguaggio comune, 

sia nel linguaggio tecnico psicosociologico. Non si tratta né di astratte conoscenze scolastiche, né 

astratte competenze. Per tenere vivo il senso di cui ci parla Sen, dovremmo dire capacità potenziali 

o forse meglio capacitazioni. 

Sen definisce capabilities l’insieme delle risorse di cui una persona dispone. Ma fa anche sempre al 

contempo riferimento alla concreta capacità delle persone di fruire delle risorse. Basta un esempio:  

intelligenza e attitudini non bastano se non c’è adeguata istruzione. Attitudine a un certo lavoro non 

basta, se il mercato del lavoro pone barriere di accesso.

Si noti che qui sta la seria origine di concetti -capitale umano’, ‘capitale sociale’- che usiamo ormai  

come luoghi comuni, ma direi senza comprenderne il senso, e senza porci le due domande chiave, 

che Sen si pone per noi: come misurare le capabilities; e come creare condizioni tali per cui le 

capabilities possano manifestarsi, a  vantaggio della singola persona che ne è portatrice e della 

società tutta. 

Così appunto si salda il riferimento alla libertà con il riferimento alle capabilities: la libertà è lo 

spazio aperto nel quale possono concretizzarsi le capabilities. 

Metriche

Arriviamo così ad un altro nodo della riflessione di Sen - che, non dimentichiamolo, pur con il suo 

interesse per la filosofia è l’etica, appartiene alla comunità professionale degli economisti. Un 

economista non può sottrarsi ad una attenta definizione delle metriche. E’ evidentemente una sfida  

non dappoco. L’economista che fonda la propria lettura del mondo su un singolo approccio ben 

delimitato teoricamente -il caso esemplare è l’utilitarismo- ha certo vita più facile. Sen si trova  

invece nelle condizioni di dover indicare metriche in grado di ‘misurare’ valori sottili e sfumati  

(fuzzy concepts) come la libertà e le capabilties.

Sen, pur senza rifiutare nessuna metrica, considera evidentemente povere di informazioni e 

fuorvianti gli indicatori comunemente usati: basta l’esempio del Prodotto Interno Lordo.

Sen afferma che “ridurre ad un solo quantum omogeneo tutto ciò cui abbiamo motivo di dare valore 

non è possibile”. Quindi, dice, invece di ricondurre gli aspetti implicati nelle valutazioni a un unico  

sistema di pesi (come accade, possiamo aggiungere ad esempio, nelle metriche contabili e  

bilancistiche), meglio una ricca serie di pesi anche non pienamente congruenti tra di loro. 

Una consolidata tendenza porta a trattare solo presunti elementi omogenei (per esempio il reddito).  

In questa logica si guarda ad un unico fattore valido massimizzabile: per cui la misura si riduce ad 

calcolo esatto, ad un indicatore leggibile senza sforzo, nella logica ‘tanto più tanto meglio’, ‘ce né  

di più o ce n’è di meno?’.



Invece, Sen propone un sistema di valutazione che chiama in gioco oggetti eterogenei, che 

considera diverse dimensioni del valore non riconducibili l’una all’altra, e che si fonda sulla 

combinazione di fattori distinti.

Nel definire modalità di rilevazione, sistema dei parametri, indicatori, Sen considera risultato  

efficace e sufficiente il raggiungimento di accordi limitati e di gerarchie parziali. La scelta dei pesi  

sarà fatta in funzione della natura dell’applicazione, e cioè di cosa si intende guardare.

Insomma: invece di cercare la metrica perfetta, l’unico indicatore, ci invita ad accettare la  

molteplicità di quadri interpretativi, anche incompleti. Si tratta di cogliere i trend e i punti di svolta,  

non di giudicare pensando di avere già in tasca la chiave per dire dove andare, e per giudicare 

dall’alto di un unico punto di vista cosa è giusto e cosa è sbagliato. 

La democrazia come discussione in pubblico

Per cogliere i trend, i segnali deboli, conviene essere disposti ad ascoltare la voce altrui. Ascoltare  

chiunque e dare spazio anche alle opinioni con le quali si è in franco disaccordo. L’esclusione   è in 

sé una ingiustizia, ed è anche fonte di ulteriori ingiustizie, perché, ritiene Sen, solo tramite il  

dibattito in pubblico cresce una società meno ingiusta. 

Sen passa così a esprimere il suo punto di vista sulla democrazia. La democrazia non risiede in una 

costituzione ‘sulla carta’. La costituzione, con tutti i suoi innegabili pregi,  è il frutto di un accurato  

lavoro rawlsiano di padri costituenti illuminati, capaci di ragionare ‘come se’, ignorando -coprendo 

con il ‘velo di ignoranza’- i loro interessi personali o di partito.

Siamo abituati a legare a filo doppio la ‘democrazia’ con l’idea di ‘rappresentanza’. Di qui al legare  

l’esistenza della democrazia a libere elezioni il passo è breve. Ma Sen ci ricorda come di ‘libere  

elezioni’ si possa parlare solo in una piccola porzione di mondo. E di più: ci ricorda che legare 

‘liberà’ ed ‘elezioni’ significa svalutare il concetto di libertà. Ogni sistema elettorale comporta  

limiti, e in sé, ingiustizie. 

La democrazia non risiede dunque nei sistemi elettorali, sempre imperfetti, per definizioni incapaci  

di garantire equità e piena rappresentanza. La democrazia risiede innanzitutto, per Sen, nella  

discussione in pubblico. 

Con ‘discussione in pubblico’ Sen intende discussione sia in sedi istituzionalizzate, assoggettata a 

regolamenti, come può essere il dibattito parlamentare. Ma nota anche che la discussione in 

pubblico formalizzata, istituzionalizzata, dove è stabilito a priori chi può partecipare e chi no, e  

dove è stabilito a priori il ‘come’ dibattere, questa discussione in pubblico sempre penalizza qualche 

parte sociale, non ammessa ad esprimere la propria posizione. Perciò il dibattito in pubblico, aperto,  

per Sen deve comprendere anche manifestazioni di protesta sociale. 

Sen fa esplicito riferimento ai movimenti Anti-Global. Le cui tesi non condivide. Ma che, in linea di  

ipotesi, considera potenziale fonti di nuove informazioni, di diversi punti di vista, e quindi, in 

ultima analisi, di ricchezza sociale. 

Economia e filosofia

Qui torna fuori lo strano animale, centauro, non solo economista e non solo filosofo. L’economista 

puro e il filosofo puro finiscono per cercare rappresentazioni del mondo formalmente inattaccabili.  

Ma Sen è economista-filosofo -vicino in questo non solo ad Adamo Smith, al quale esplicitamente 

si richiama, ma anche a John Stuart Mills e Ricardo e Malthus- bilancia l’eccesso speculativo del 

filosofo e l’eccesso normativo dell’economista. E così, da economista-filosofo ci porta un motivo 

che spinge al contempo sia verso l’uso di metriche plurali, non unilaterali, sia verso un 

atteggiamento di disponibilità e di ascolto delle istanze di minoranze ed oppositori. 

Una pluralità di metriche, e l’accettazione del punto di vista di minoranze ed oppositori portano con 

sé un vantaggio economico: la ricchezza di informazioni. 

La preferenza per metriche univoche pura porta a scartare molte informazioni potenzialmente utili –  

perché le informazioni, dal punto di vista della chiave di lettura del mondo scelte, sono irrilevanti.  

Così come, parallelamente, molte informazioni utili restano invisibili ed ignorate se è scarsa la  

trasparenza sociale, se è controllata la stampa, se le opposizioni non hanno voce. 



Sen ci ricorda che l’informazione è sempre una ricchezza. E che esistono oggi tecniche e strumenti  

che permettono di trattare efficacemente masse di informazioni non strutturate, disordinate, non 

subordinate a un modello dato a priori. 

Amartya Sen

Infine, possiamo tornare ad Amartya Sen. La sua stessa vita ci parla tanto quanto il suo libro. Se Sen 

non avesse la storia personale che ha, non avrebbe potuto pensare tutto questo, ed arrivare, alle 

soglie della vecchiaia, a scrivere questo libro, maturato nel corso di lunghissimi anni. Si intende che 

è il libro di una vita – torna qui a spiegarsi l’aver preso a testimone e sostegno delle proprie tesi La 

teoria dei sentimenti morali di Adam Smith.

Amartya Sen, indiano, ma formatosi al Trinity College di Cambridge, il luogo di studi di Bacone e 

Newton, e -più vicini a Sen-Russel, Sraffa, Wittgenstein. Sen premio Nobel. Sen ortodosso e 

bricoleur.

Sen multiculturale, orientale e occidentale, umanista e matematico, accademico e politico. Sen  

attento alle differenze -teso sempre a comprendere il pensiero femminile-, contaminatore -insieme 

la Bhagavadgītā e Shakespeare, Adam Smith e Buddha-. Sen che risponde a Rawls facendo 

riferimento alla millenaria tradizione giuridica indiana.


