
Apprendere ad essere manager
Con la guida di Heidegger
di Francesco Varanini
Articolo apparso su Sviluppo & Organizzazione, 283, agosto-settembre 2018

Qualsiasi metodo o teoria relativa al management discende da un pensiero filosofico. Questo è un 
truismo, è una ovvietà. Eppure spesso non sappiamo di che fonte si tratti. Non di rado lo stesso au-
tore di libri o articoli di management ignora le origini del pensiero che sta maneggiando. E se la 
fonte è citata, si cita un libro che a sua volta cita un libro che a sua volta cita si rifà a una fonte, 
magari non chiaramente esplicitata. Troppo spesso finiamo per cercare lumi in una qualche formu-
la standard, il più delle vote nascosta dietro qualche parola inglese. 
L'orientamento al fare, all'eseguire, all'operatività, sembra negare oggi ai manager il tempo per 
pensare, e sembra anche anzi minimizzare l'utilità del pensare. Eppure, in tempi in cui si sostiene, 
con motivo, che c'è bisogno di visione, innovazione e imprenditorialità, appare evidente la necessi-
tà, per il manager, di 'pensare da sé'. 
La filosofia è la più elevata manifestazione del pensiero che l'uomo occidentale ha saputo concepi-
re. Il pensiero è necessario all'azione - non esiste azione senza pensiero. Leggere testi filosofici -e 
leggere narrativa, poesia, in genere testi non specialistici e strettamente, già in partenza, legati 
alla professione- leggere serve a questo: insegna a pensare da sé. 
Presento quindi qui un esercizio di lettura svolto attorno ai testi di Heidegger, lettura sopratutto 
dell'Essere e il tempo. Ne emerge la figura di un manager responsabile, che non si limita a costrui-
re un mondo per gli altri, ma invece vive nel mondo. Un manager che accetta lo spaesamento, il ti-
more e la solitudine, il non saper come comportarsi. Un manager capace di trasformare l'ansia in 
responsabilità; disposto al progetto; risoluto e aperto.

Nessuno come Heidegger ha ripreso, nel Ventesimo Secolo, il filo del pensiero greco. Il "senso del-
l’essere" consiste nel continuo tentativo di transitare dalle tenebre alla luce. In Sein und Zeit, l'Esse-
re e il tempo, uscito nel 1927, ci parla di lichtung,1 la radura nel bosco. Trent'anni dopo, precisando 
il suo pensiero, scriverà che ciò che importa non è la radura, ma la sua ricerca. Verbo lichte: 'dira-
darsi', 'sfoltire', e anche: 'levare l'ancora', 'salpare'.2  Siamo nei pressi del concetto greco di alétheia, 
'non ascosità', che i latini traducevano con veritas. Contiguo il senso di un altro termine greco, usato
dall'apostolo Giovanni, apo-kálypsis: faticoso tentativo di comprendere ciò che è occulto, oscuro.3 
Disvelamento. Illuminare la scena buia con il proprio sguardo. Non limitarsi a lanciare una freccia 
nel futuro, nell'ignoto, ma cercare il continuo chiarimento, passo dopo passo. Questo è essere mana-
ger.
Amare il chiarimento: questo è del resto il senso stesso della filosofia: il greco philía può essere in-
teso come 'amore', ma anche come 'cura'. Il senso di sophía, saggezza, si intreccia con quello di so-
phés, 'chiaro'. Obiettivo che potremo attingere se non ci limiteremo alla logica e al calcolo, e se sa-
remo invece anche sempre ricorrere alla congettura, all'intuizione, alla scommessa sull'ignoto. Rin-
correndo una visione. Meditando, giocando e sognando. Questo è essere manager.
Heidegger ci dice che in questo consiste l'umano pensare: percepire il meraviglioso. Il nuovo che 
allo stesso tempo inquieta e attira. Greco parousía: ciò che emerge dalla propria essenza. Physis: 

1 Martin Heidegger, Sein und Zeit, Max Niemeyer, Halle an der Saale, 1927. Ed it. L'essere e il tempo, trad. di 
Pietro Chiodi, Fratelli Bocca, Milano, 1953; a cura di Alfredo Marini (con testo originale a fronte), Mondadori, Mi-
lano, 2006. §§ 28-29, 31, 69.

2 Francesco Varanini, Macchine per pensare. L'informatica come prosecuzione della filosofia con altri mezzi, 
Guerini e Associati, Milano, 2016, pp. 279 e segg.

3 Francesco Varanini, “Agire in vista di. Il progetto come continuo presentarsi”, Educazione sentimentale. Rivi-
sta di psicosocioanalisi, 29, 2018.

1 



siamo abituati a tradurre con natura, ma più propriamente è: 'ciò che sboccia da se stesso'. Ciò che 
si dispiega, apparendo. 
Essere manager è cogliere il continuo presentarsi. Presentarsi: absens , in latino 'assente', è forma 
del verbo abesse: ab 'lontano da', esse, 'essere'. Il senso si rovescia sostituendo ad ab prae, 'davanti'.
Praesens: presente sul momento, efficace, favorevole, propizio. Avvicinarsi, avere davanti; cogliere
il momento opportuno.4

Affacciarsi sui testi di Heidegger è affacciarsi sul terreno impervio - un terreno che ci appare ostile, 
nemico, perché sconosciuto: oltre la siepe che protegge la nostra quiete, lontano da casa, oltre la 
zona nella quale ci sentiamo confortati dalle pratiche già esperite e dalle nostra professionalità. 
La lettura dell'Essere e il tempo ci istruisce e ci forma, proprio perché ci impone l'esercizio del con-
tinuo presentarsi. Il pensiero di Heidegger appare a prima vista ostico ed oscuro. Ma appunto per 
questo è stimolante. Non ci da risposte, quindi ci sfida a cercarle. Non serve negare l'oscurità, e non 
serve evitarla. Leggere Heidegger è allenarci a disvelare. E' andare oltre l'immediata incapacità di 
comprendere. Heidegger invita ognuno a non porre un velo sulla propria sordità e a non farsi alibi 
dei limiti immediati del proprio udito. Possiamo nonostante tutto andare oltre i limiti e le difficoltà. 
Questo è lavorare. Questo è progettare. Questo è essere manager. 

Heidegger stesso, del resto, considerava l'opera incompiuta, non risolta. L'autore, scrivendo, speri-
menta la difficoltà implicita nel disvelare. Il lettore, leggendo, sperimentata la difficoltà implicita 
nel disvelare. L'essere umano, in quanto autore e lettore, si confronta con i propria limiti.
Siamo chiamati a considerare, e possibilmente a rifiutare, le via di fuga. Possiamo evitare leggere 
l'Essere e il tempo giustificandoci con le debolezze mostrate da Heidegger di fronte al regime nazi-
sta, o con l'esistenza di testi di Heidegger venati da antisemitismo. Ma nell'Essere e il tempo non si 
affermano verità. Non si impone una ragione, ma ci mostra nell'atto del cercare.
Altra via di fuga sta nel leggere affidandosi ad un interprete o a un traduttore. Ma non solo loro, in-
terpreti e traduttori, sono chiamati a capire. Heidegger ci invita a considerare che ognuno di noi è 
chiamato. Ognuno di noi, ogni manager ed ogni persona impegnata nel lavoro, prima di affidarsi ad 
un'altra persona abitante ad un livello gerarchico superiore, a un consulente o a un formatore, ognu-
no di noi è chiamato a chiedersi in che misura può assumere lui stesso il ruolo di cercatore di ale-
theia, lichte, disvelamento, luce nel fitto del bosco. 

L'intera lezione dell'Essere e il tempo si riassume nell'iniziale accettazione di una scena primaria: 
l'uomo è gettato nel mondo. Un mondo che non si è scelto e che gli è sconosciuto. Siamo visitatori 
di una terra straniera e inospitale. La parola usata da Heidegger è Geworfenheit.5

Traduttori italiani di Heidegger rendono Geworfenheit o con parole astruse come dejezione - tradut-
tori francesi rendono con déréliction. Meglio l'inglese thrownness. Potremmo anche dire -seguendo 
Heidegger nel coniare, a partire da radici dense di senso, nuove parole- gettatezza.
Siamo costretti ad agire in un luogo nel quale non possiamo sentirci a casa. Siamo obbligati ad agire
fuori dal luogo protetto e noto. Siamo, in realtà, sbalzati fuori. Il luogo e il tempo nel quale ci tro-
viamo è  pericoloso, ci è sconosciuto per molti aspetti. 
Certo, ci è concesso di rintanarci in casa, in luoghi protetti, in zone di conforto. Possiamo limitarci a
cercare conferme di ciò che già sappiamo, possiamo continuare a muoverci in modo ripetitivo, nel-
l'ambito del consueto. 
Ma l' essere manager consiste nel non limitarsi all'operare in zone di conforto, sicure. Consiste nel-
l'accettare la condizione di chi è gettato, spaesato in un terreno inospitale. 

Questa constatazione generale può essere storicizzata, applicata al tempo presente, agli anni in cui 

4 Francesco Varanini, “Agire in vista di. Il progetto come continuo presentarsi”, Educazione sentimentale, cit.
5 Martin Heidegger, Sein und Zeit, § 29, §31, § 38, § 42, § 68B. 

2 



scrivo. Possiamo considerare caso esemplare di Geworfenheit la situazione esistenziale del mana-
ger, e di ogni lavoratore e di ogni cittadino, a valle della digital disruption: costretti tutti, ognuno di 
noi, a scoprire il modo di muoversi sull'ignoto terreno di piattaforme informatiche, tra algoritmi e 
Big Data.6

Dreyfus, Winograd & Flores. Ovvero come vanificare la lezione di Heidegger 
Understanding Computers and Cognition, testo pubblicato nel 1986, è considerato un punto di svol-
ta.7 Gli autori, Terry Winograd e Fernando Flores, si propongono di reindirizzare in senso umanisti-
co i progetti di sviluppo del software, con particolare attenzione ai progetti tesi allo sviluppo di In-
telligenza Artificiale. 
Alla astratta, assiomatica logica formale, si contrappone l'umana capacità di intuire e congetturare. 
Gli autori si propongono quindi di descrivere come possano essere disegnati Sistemi Informativi at-
tenti ai bisogni, consoni ai comportamenti individuali e sociali degli esseri umani. 
L'opera -che è riconosciuta come pietra miliare di un percorso che porta dallo specialistico campo 
dei Sistemi Informativi verso il management ampiamente inteso- ci appare oggi come una delle fon-
ti più autorevoli di quel pensiero che ha la sua culla nella Bay Area di San Francisco, che ci siamo 
abituati a chiamare 'cultura digitale'.8

Resta da citare ancora un solo punto: la fama  di Understanding Computers and Cognition è in buo-
na misura legata al suo fondarsi sulla lezione di Heidegger. 

Fernando Flores, cileno, in giovane età era stato Ministro dello Sviluppo Economico e Ministro del-
le Finanze nel governo di Unidad Popular. Dopo il colpo di stato del 1973, in carcere per tre anni, 
liberato in virtù di una campagna di Amnesty International, si costruisce una nuova carriera dive-
nendo divenendo ricercatore di Computer Science presso la Stanford University. 
Qui conosce Terry Winograd, professore di Computer Science,  attento all'human-computer interac-
tion, fondatore nel 1967 dell'associazione  CPSR, Computer Professionals for Social Responsibility.
I due, digiuni di filosofia, seguono insieme la lezione di Hubert Dreyfus, che insegna all'University 
of California, Berkeley. Dreyfus, stimato filosofo di buoni studi europei, è noto diffonde negli Sta-
tes  il pensiero di Husserl, Merleau-Ponty, Foucault, Derrida: il pensiero, insomma, di stampo feno-
menologico ed esistenzialista. Ma sopratutto è noto come profondo conoscitore del pensiero di Mar-
tin Heidegger. Ed allo stesso tempo sostenitore di una accanita, non sempre ben motivata critica al-
l'Intelligenza Artificiale.

Il vanto di Winograd e Flores consiste nel desumere dal pensiero di Heidegger un nuovo modo di 
intendere l'informatica. Ma non hanno letto Heidegger. Hanno letto solo Dreyfus. Che purtroppo ha 
letto male Heidegger. O almeno: nell'ansia di spiegare Heidegger al volgo, Dreyfus ha banalizzato 
Heidegger, fino a travisare la sua filosofia. 
Dreyfus non colloca Sein und Zeit nel suo contesto storico. Intende Sein und Zeit come testo ormai 
canonico, testo da leggere attraverso commenti e interpretazioni. La banalizzazione più evidente è 
proprio lì dove Dreyfus parla della Throwness. L'attenzione posta da Heidegger nell'uso delle paro-
le, e la stessa struttura della lingua tedesca, fondata  sulle parole composte, porterebbe ad interrogar-
si sul senso del tedesco Geworfenheit. Ma Dreyfus, nell'ansia di divulgare, cerca più facili vie. Per 
dire cosa sia la Throwness, cita il sociologo francese Bourdieu, che è nato nel 1930, e che solo mol-
to alla lontana può essere considerato erede di Heidegger. Cita il regista Anonioni: "to get a feel for 

6 Francesco Varanini, “Human being in the digital world: lessons from the past for future CIOs”, in Giorgio 
Bongiorno, Daniele Rizzo, Giovanni Vaia (Eds.), CIOs and the Digital Transformation. A New Leadership Role, 
Springer, Cham, 2017.

7 Terry Winograd and Fernando Flores, Understanding Computers and Cognition: A New Foundation for Desi-
gn, Addison-Wesley, Reading, Mass, 1986; trad. it. Calcolatori e conoscenza: un nuovo approccio alla progettazio-
ne delle tecnologie dell'informazione, Edizioni scientifiche e tecniche Mondadori, Milano, 1987.

8 Francesco Varanini, “Human being in the digital world: lessons from the past for future CIOs”, cit.

3 



what Heidegger si trying to describe it helps to turn to Antonioni's movies, especially The Eclipse 
and The Red Desert".9 

La cattiva abitudine di avvicinarsi alle opere chiave tramite antologiche semplificazioni, alla manie-
ra del Reader's Digest o del Bignami, non può non essere priva di conseguenze. L'opera,  presa così,
alla lontana, non parla più, non risuona nella mente del lettore. 
Il meccanismo dell'interpretazione finisce per essere perverso. Il testo originale non si legge più. Si 
finisce per porre fede esclusivamente in interpretazioni e traduzione. E dove il testo originale sem-
bra contraddire ciò che gli interpreti hanno capito, o stabilito, si usa la comoda via di dire che l'auto-
re è, in quel punto, confuso e contraddittorio. Così fa Dreyfus con Heidegger. Dove non capisce, o 
non si trova d'accordo, Dreyfus parla di "Heidegger's confusion". Ora, guarda caso, Dreyfus consi-
dera confuso Heidegger lì dove Heidegger parla di Geworfenheit,10 del sentirsi gettati.
Certo, Heidegger sta parlando di una condizione drammatica, che lui stesso, come ogni uomo, pre-
ferirebbe forse non vivere. 
Difficile scrivere di questo in modo chiaro. Ma anche troppo comodo prendere le distanze da ciò 
che Heidegger ci invita a pensare, giustificandosi col dire che il testo è poco chiaro. Heidegger ci  
aveva già avvertiti: il pensare è disvelare, andare oltre l'oscurità. Solo il banale e il già detto appaio-
no chiari a prima vista. 

Heidegger ci spinge ad interrogarci sul nostro sconforto, quando arriviamo a dire: cosa posso fare in
questa situazione, sconosciuta, densa di minacce? 
Qui è in gioco l'animo umano, il nostro inconscio. Sono in gioco le ataviche insicurezze, che si tra-
ducono in carenza di autostima, ed incapacità di vivere con piena consapevolezza il presente.
Il mondo è inospitale e noi non possiamo che essere spaesati. Il mondo è quello che è, non è 'casa 
nostra'. Illuderci che siamo comodo e agevole abitarvi è vano. Le prassi, le procedure, i processi, gli
stessi contengency plan, appaiono inadeguati. 
Heidegger non ci lascia qui; ci spinge anzi un passo avanti nel ragionamento: ci conviene conside-
rarci spaesati, perché solo accettando questo spaesamento potremo costruire una lettura della situa-
zione adeguata alla situazione, che è sempre nuova. 
Letta attraverso Dreyfus, la lezione di Heidegger perde tutta la sua drammaticità, tutta la sua pro-
fondità, perde il suo ficcante riferimento alle difficoltà di chi -è la condizione del manager- si trova 
a vivere e lavorare in un terreno che non si è scelto, un terreno ignoto, irto di difficoltà; sbattuto in 
un luogo lontano dalla confortevole casa; obbligato a constatare che gli strumenti di cui si dispone, 
gli strumenti che si è abituati ad usare, risultano insufficienti, inadeguati, distanti da ciò che ora ser-
virebbe.

Malauguratamente, anche in questo punto chiave, lì dove si parla dell'essere gettati, Winograd & 
Flores seguono alla lettera Dreyfus. Come Dreyfus, restano in superficie. 
Affermano che "our acts always happen within thrownness and cannot be understood as the results 
of a process (conscious or non conscious) of representing, planning, and reasoning"11. "I nostri atti 
non possono essere intesi come i risultati di un processo (conscio o non cosciente) di rappresenta-
zione, pianificazione e ragionamento, accadono sempre all'interno dell''essere gettati'". 
Ma evitano qualsiasi scavo. Le paure e lo spaesamento; le motivazioni, i sentimenti, le resistenze 
personali di fronte all'ignoto e allo sconosciuto non sono prese minimamente in considerazione. 
Heidegger osserva la tecnica dal punto di vista dell'essere umano: il filosofo considera se stesso 

9 Hubert Dreyfus, Being-in-the-World. A Commentary on Heidegger's Being in Time, Division I., MIT Press, 
Cambridge, Ma., 1990 p. 181. (Fonte citata in Winograd & Flores, Undersandig Computers and Cognition, 1986 
come "in stampa").

10 Hubert Dreyfus, Being-in-the-World. A Commentary on Heidegger's Being in Time, cit., p. 227.
11 Terry Winograd and Fernando Flores, Understanding Computers and Cognitioncit., p. 71

4 



come essere umano, dolente e imperfetto, essere umano che sta nel mondo, e si chiede cosa la tecni-
ca dia e cosa a tolga a lui stesso, come ad ogni altro essere umano. Winograd & Flores, pur con tutte
le loro citazioni heideggeriane, si collocano in una prospettiva diversissima: non parlano in quanto 
esseri umani. Parlano in quanto tecnici. Tecnici che si considerano fuori dal mondo. E anzi: costrut-
tori del mondo abitato dagli esseri umani.
Due sono quindi gli oggetti di attenzione a cui ci chiama Heidegger. Uno: lo stare nel mondo di 
ogni essere umano. Due: il ruolo della tecnica e dei tecnici. 

Heidegger invita ogni essere umano a essere-nel-mondo, a scoprire il proprio personale modo di es-
serci. Winograd & Flores rifiutano questo invito.
Heidegger dice: se non ci sono i soggetti non c'è oggetto: se non si guarda innanzitutto alla persona 
mancano le basi per guardare alla rete sociale. Winograd & Flores invece, evitano di guardare all'es-
serci della singola persona, per badare invece subito alle relazioni interpersonali. 
Seguaci di Heidegger solo dove è comodo esserlo, lo abbandonano repentinamente per appoggiarsi
a Wittgenstein, Austin, Searle: una scuola di pensiero che guarda a come dagli scambi linguistici 
emerge una rete sociale.12 Le parole hanno senso se sono adeguate alle circostanze. Le parole hanno
senso se producono effetti. 
Così Winograd & Flores arrivano a porre al centro la conversazione. "People in an organization (in-
cluding, but not limited to managers) issue utterances, by speaking or writing, to develop the con-
versations required in the organizational network". "Le persone appartenenti all'organizzazione (in-
clusi, ma senza limitarci a loro, i manager) emettono enunciati, parlando o scrivendo, per sviluppare
le conversazioni richieste nella rete organizzativa".13 L'organizzazione è una rete di conversazioni. 
Ma il soggetto scompare nella rete: alla fine non conta più la posizione personale degli esseri umani
implicati implicati. Se la conversazione è performativa, efficace, si tratta di una buona conversazio-
ne, e tutto va bene.

Winograd & Flores propongono così, nell'86, di intendere i software come tools for conversation. Il
tempo ha dato loro ragione. Oggi, trent'anni dopo, le nostre relazioni sociali si manifestano tramite 
posta elettronica, reti di computer, piattaforme di lavoro collaborativo, web, reti sociali digitali. 
Eppure questo management by conversation nasconde un grave equivoco. Anche quando sia chia-
mata tool for conversation, la macchina è è ingombrante. La mediazione delle macchine non è, nelle
relazioni umane, indifferente. Comunicare tramite Facebook significa subire le regole imposte da 
Facebook. 
Il considerare non significativa la soggettiva posizione degli attori coinvolti nella conversazione, fi-
nisce per essere l'elusivo modo per occultare interrogativi di importanza capitale. Dietro l'interroga-
tivo: 'come colloquiano gli esseri umani con l'ausilio di macchine', si nasconde un altro interrogati-
vo 'come colloquiano tra di loro esseri umani e macchine'. Winograd & Flores si collocano nella 
scena proposta da Alan Turing: il mondo nel quale ci è dato da vivere è un nuovo mondo co-abitato 
da uomini e macchine. L'essere umano, così, è costretto a vivere su un terreno dove siano offerte 
uguali possibilità di conversazione ad esseri umani e macchine.14

12 Ludwig Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, Basil Blackwell, Oxford, 1953; trad it. Ricerche Filo-
sofiche, Einaudi, Torino, 1967. John L. Austin, How to do things with words. The William James Lectures delivered
at Harvard University in 1955, Clarendon Press, Oxford, 1962; trad. it. Come fare cose con le parole, Marietti, Ge-
nova 1987. John R. Searle, Speech Acts: An Essay in the Philosophy of Language, Cambridge University Press, 
Cambridge, Ma., 1969; trad. it. Atti linguistici. Saggio di filosofia del linguaggio, Bollati, Torino, 1976.

13 Terry Winograd and Fernando Flores, Understanding Computers and Cognition, p. 157.
14 Francesco Varanini, Macchine per pensare, cit., Parte Terza. 2017. Federico Cabitza e Francesco Varanini, 

“Going beyond the System in Systems Thinking: the Cybork”, in Cecilia Rossignoli, Francesco Virili, Stefano Za 
(eds.), Digital technology and organizational change: Reshaping technology, people, and organizations towards a 
global society, Proceedings ITAIS 2016, Lecture Notes in Information Systems and Organisation series, Springer, 
Cham, 2017. Francesco Varanini, Macchine per pensare, cit., Parte Terza. 2017. Federico Cabitza e Francesco Va-

5 



Ed anzi, guardando meglio, si scopre che dietro l'interrogativo 'come colloquiano tra di loro persone
e macchine' si nasconde l'interrogativo 'come colloquiano tra di loro due macchine'. Perché rinun-
ciando a guardare all'essere umano nella sua pienezza -con i suoi timori e le sue fatiche e i suoi de-
sideri-, considerando l'essere umano solo come attore di una conversazione, lo si riduce alla fin fine 
a una  macchina.

Winograd & Flores, tecnici, usano così abusivamente Heidegger per uno scopo che si colloca del 
tutto al di fuori della prospettiva heideggeriana. Heidegger ci invita a stare nel mondo, e a guardare 
il mondo in quanto esseri umani. Winograd & Flores sono invece mossi dall'intento di affermare la 
figura del tecnico. Come recita il sottotitolo: New Foundation for Design.
Winograd & Flores dedicano tutta la terza parte del libro -la parte conclusiva- ad affermare il ruolo 
del Designer. Il Programmatore, la figura tecnica della prima fase della storia dell'informatica, era 
legato alla logica formale, alla pura razionalità e alla deduzione, e disponeva di strumenti di scarsa 
potenza. I Designer di Winograd & Flores, più pragmatici, più ambiziosi, dotati di strumenti più po-
tenti, si pongono con ben maggiore libertà come edificatori di mondi.
Come scriveva già Tito Livio, esistono due tipi di utensili, o tools: “divina humanaque utensilia”, 
‘gli utensili umani e gli utensili divini’.15 I Designer, super-uomini o dei, operanti nell'Empireo, nel 
meta-mondo a loro riservato, i Winograd & Flores e i loro eredi, usano divina utensilia, strumenti e 
linguaggi di progettazione a loro riservati - tramite i quali costruiscono humana utensilia, gli oggetti
e le piattaforme concessi in uso agli esseri umani.16 
Viene alla luce così una nuova General Theory: il Design Thinking. Il cui ultimo, più compiuto fi-
glio è il Business Designer: un ibrido tra manager e imprenditore, che si caratterizza per l'orienta-
mento all'innovazione continua di prodotti e servizi. I campioni, gli esempi che dovremmo seguire 
sono noti: Steve Jobs, Mark Zuckerberg, Elon Musk.17

Il Designer di Winograd & Flores, come un Dio, è magnanimo, orientato al bene. Ma pretende di 
sapere meglio di ogni essere umano cosa è più conveniente per lui. 
E' importante ricordare che mentre un architetto che lavora nel mondo naturale cozza comunque 
della fisicità, con la rigidità dei materiali, con i vincoli del mondo, il Designer di digital worlds può 
costruire da zero. Né possiamo ignorare una ulteriore minaccia. Con il Design Thinking, frutto or-
mai maturo, trent'anni dopo, della strada aperta da Winograd & Flores, si rischia di passare "From 
User-Centered Design to the Design of the User".18 In virtù del Design il lavoratore ed il cittadino 
sono così ridotti ad utenti di piattaforme digitali. Non credo che nessuno dei manager che mi sta 
leggendo voglia questo. Ma il rischio c'è. 
Winograd & Flores hanno abusato di Heidegger per legittimare un pensiero che contraddice frontal-
mente il pensiero di Heidegger. E' giunto quindi il momento di tornare a leggere Heidegger, per ar-
rivare a descrivere, suo tramite, la figura di un manager che, invece di costruire simulacri di mondi, 
sta responsabilmente nel mondo.

ranini, “Going beyond the System in Systems Thinking: the Cybork”, in Cecilia Rossignoli, Francesco Virili, Stefa-
no Za (eds.), Digital technology and organizational change: Reshaping technology, people, and organizations to-
wards a global society, Proceedings ITAIS 2016, Lecture Notes in Information Systems and Organisation series, 
Springer, Cham, 2017.

15 Tito Livio, Ab urbe condĭta, XXXIII.
16 Francesco Varanini, “Human being in the digital world: lessons from the past for future CIOs”, in Giorgio Bongior-

no, Daniele Rizzo, Giovanni Vaia (Eds.), CIOs and the Digital Transformation. A New Leadership Role, Springer, 
Cham, 2017; pp. 25-27.
Donald Norman, The Psychology of Everyday Things, Basic Books, New York, 1988; poi con nuovo titolo: The De-
sign of Everyday Things, Currency Doubleday, New York, 1990. James J Gibson, The Ecological Approach to Vi-
sual Perception, Houghton Mifflin Harcourt, Boston, 1979.

17 Francesco Varanini, “Human being in the digital world: lessons from the past for future CIOs”, cit., pp. 23 e segg.
18 Benjamin H. Bratton, The Stack: On Software and Sovereignty, The MIT Press, Cambridge, Ma. 2015, p. 284 e seg.

6 



La condizione umana del manager
Ansia
Il presente nel quale sono gettato è difficile. Dalla situazione emerge una inquietudine, che preferi-
remmo non vivere. Preferiremmo allontanare da noi queste dolorose sensazioni connesse al presen-
te, rassicurandoci con la bella descrizione del progetto che abbiamo steso sulla carta, e con la visio-
ne dei tempi ultimi, quando il progetto sarà andato a buon fine. Dovrò evitare di rifugiarmi nella 
certezza di un prima -il progetto sulla carta- e di un dopo - i cieli nuovi e le terre nuove che saranno 
quando il progetto sarà giunto a buon fine. 
Qui ed ora, nel presente che è continuo presentarsi -questa la condizione nella quale si trova ad agi-
re il manager- non ho alcuna certezza di ciò che sarà. I passi già percorsi, le esperienze vissute non 
possono rendermi tranquillo: di fronte ho un terreno sconosciuto ed a un avvenire incerto. Non di-
spongo che di una possibilità: disvelare, andare oltre l'oscurità. Sentirmi sicuro, sentirmi al sicuro, 
non si può, sarebbe chiamarmi fuori dal qui ed ora in cui sono gettato; sarebbe prendermi gioco di 
me stesso. 
Se ci sono non potrò che sentirmi in ansia. Allarmato. Turbato. Sconcertato. Potremmo dire anche 
dire: impaurito. Ma "la paura (furcht)", nota Heidegger, è "angoscia (angst) inautentica".19 La paura,
al contrario dell'ansia, è inconsapevole, allontana dalla consapevolezza. La paura è generico atteg-
giamento della massa, non atteggiamento 'in ogni caso mio' del singole essere umano. La paura è 
energia sprecata, l'ansia è energia fruibile nell'agire.
Angstbereite, angst bereite: pronto, disposto a vivere l'angst. Solo se provo angst sono veramente 
presente, e posso quindi cogliere il presentarsi, il dischiudersi del nuovo. I traduttori di Heidegger, e
il pensiero esistenzialista che ne è seguito, preferiscono tradurre angoscia. Ma dietro a angst, ango-
scia, ansia, -e in inglese a angst, anxiety, anguish- sta un unico verbo latino, angere: 'stringere'. 
Se guardo a come alla persona impegnata in una azione penosa si 'stringe il cuore', dico semplice-
mente: ansia.  Se guardo all'uomo che intende progettare e che quindi è 'stretto nella morsa del ti-
more', e se colgo il senso del bereit: 'pronto', 'disposto', 'preparato a', scelgo di dire: disposto all'an-
sia. Essere manager è innanzitutto essere disposto all'ansia; è sentirsi -nel momento presente, di 
fronte a queste difficoltà- in ansia.

Responsabilità
Conseguenza e trasformazione dell'ansia è Schuldigsein. Schuldig sein. Essere Schuldig. Potremmo 
dire: essere colpevole, sentirsi in colpa. I traduttori inglesi di Heidegger rendono con Being-guilty. 
Ma più costruttivamente -e comunque restando fedeli al tedesco e a Heidegger- possiamo dire: 'sen-
tirsi in debito'- nel senso di "dovere qualcosa a qualcuno"20.
"Colpa mia se l'altro nella sua esistenza è posto in pericolo, sviato o addirittura rovinato". Non vio-
lazione di un diritto formale, ma di una esigenza morale. Se io ho appreso ad esserci, a stare nella 
situazione, qui ed ora, e da qui a pro-gettare, non sopporterò di essere la ragione di una mancanza 
dell'esserci altrui. Non creo le condizioni perché l'altro sia presente. Perciò sono manchevole. 
Così, seguendo ancora Heidegger, possiamo dire con più precisione in italiano: sentirsi responsabi-
le. "Schuldigsein vuol dire Urheber-sein"21 essere causa prima, artefice, autore, responsabile. Il ma-
nager è chiamato ad essere autore di azioni non delegabili. 
Respondere è in latino ‘ricambiare’, ‘rispondere a un impegno’: re, spondere. Responsum: re-: mo-
vimento inverso, precisa il senso di sponsum, participio passato di spondere: ‘impegnarsi’.22 Ci si 
sposa con un'altra persona. Ma si dice anche: 'sposare una causa'. Altro connesso senso di spondere 

19 Martin Heidegger, Sein und Zeit, cit., p. 189 edizione originale: § 40. 
20 Martin Heidegger, Sein und Zeit, cit., p. 281 edizione originale: § 58. 
21 Martin Heidegger, Sein und Zeit, cit., p. 282 edizione originale: § 58. 
22 Francesco Varanini, Nuove parole del manager. 113 voci per capire l’azienda, Guerini e Associati, 2011. Voce: Re-

sponsabilità.

7 



è 'promettere'. L'agire del manager è pro mettere: 'mandare in avanti'. 

Progettare, progettarsi. Proiettare, proiettarsi
Heidegger ci indica, attraverso l'uso in contesti diversio di derivvati del erbo Werfen, 'gettare', il 
punto di partenza ed il duplice necessario spazio di azione del manager, La condizione di partenza 
del manager è la Geworfenheit, l'essere gettato. Solo accettando questa condizione può costruttiva-
mente Entwerfen, progettare (dove ent sta per il latino pro).  
Ma non c'è possibilità di progettare efficacemente se manca  Sichentwerfen: sich è 'se stesso, quindi 
self-projection, auto-progettarsi come persona disposta all'ansia e alla responsabilità. L'agire verso 
uno scopo non può essere  mai disgiunto dalla vita personale: passo dopo passo consapevolmente 
scrivo la mia biografia, apprendendo dall'azione. 
C'è, nel progetto, un aspetto che resta occultato in italiano, a differenza di quanto accade in france-
se, in spagnolo, in inglese. Pur a partire dalla stessa origine latina, l'italiano separa progetto da pro-
ietto.23 Dunque non c'è progettare senza progettarsi, ma possiamo aggiungere che non c'è proietta-
re senza proiettarsi: non posso concepire visioni e dar corpo a sogni se sogno e visione non contem-
plano la mia presenza attiva, non posso gettare il cuore oltre all'ostacolo se il cuore non è il mio.
Ci sono progetti forse troppo ambiziosi dai quali è doveroso per cautela astenersi - ma c'è un proget-
to dal quale non possiamo astenerci: il progetto di noi stessi. Il manager progetta se stesso. Il singo-
lo progetto spesso vale poco in sé, ma acquista il suo senso ultimo nell'essere occasione di autopro-
gettazione. 
Ogni progetto è nuovo, perché emerge in un nuovo tempo, in un nuovo quadro di contingenze. Ma 
non si ripartirà da zero. Perché il il progetto sarà condotto da esseri umani via via arricchiti da espe-
rienza-autoprogettazione-apprendimento.

Stare in ansia, sentirsi responsabili, autoprogettarsi. Atteggiamenti che emergono dall'osservare il 
manager in azione. Atteggiamenti che riguardano ogni essere umano, ma che appaiono requisiti in-
dispensabili per chi si intenda parte di una 'classe dirigente'. 
Lasciamoci guidare da Heidegger ancora qualche altro passo. Il sentirsi in ansia, dal sentirsi respon-
sabile e dall'autoprogettarsi si manifestano in due connessi modi di agire. La connessione è sottoli-
neata da Heidegger, come egli è solito fare, da un attento uso delle parole. Quasi, in questo caso, un 
gioco di parole. Una espressione di uso consolidato è giustapposta ad un'altra espressione che pos-
siamo considerare di suo conio. Le due espressioni, sottilmente differenti nella forma e nel senso, ri-
torni gravitanti sempre attorno ai concetti chiave del filosofo, mostrano a noi come conseguenze ef-
ficienti dello stare in ansia e del sentirsi responsabili. Entschlossenheit: risolutezza. Erschlossenheit:
apertura.

Risolutezza
Dalla radice indeuropea (s)kleud discende -come il latino claudere, poi cludere, da cui l'italiano 
chiudere, il tedesco schließen. Schloss è 'serratura', 'museruola'. Apokálypsis, alétheia, lichten ci 
parlano del movimento del progetto: un movimento contrario alla chiusura. Ci  parlano di disvela-
mento di ciò che è nascosto; ci parlano di schiusura. 
Abbiamo già visto il prefisso ent in entwerf, 'progetto': arriva ad indicare allontanamento, passaggio
di stato, ma sempre mantenendo il senso primo di movimento oppositivo. Movimento che si oppone
alla chiusura. Entschließen è 'decidere cosa fare', 'decidere per una delle diverse azioni possibili'. 
Entschluss è 'decisione'. Entschlossen già nel 1500 ha il senso di 'deciso', 'risoluto', 'energico', 'fer-
mo', 'sicuro', 'grintoso'. Entschlossenheit è volontaria e consapevole decisione, ferma ferma inten-
zione di realizzare determinate azioni, di produrre cose.24 Determinatezza, determinazione, risolu-

23 Francesco Varanini, Francesco Varanini, "Complexity in Projects: A Humanistic View", in Francesco Varanini e 
Walter Ginevri (eds.), Project and Complexity, CRC Press, Boca Ratón, 2012, p. 3.

24 Martin Heidegger, Sein und Zeit, cit., p. 298 edizione originale: § 60. 

8 



tezza, grinta, fermezza. Risolutezza. (anche i traduttori inglesi di Heidegger dicono resoluteness) 
Non c'è progetto senza capacità di prendere decisioni.

Apertura
Ma non può bastare al manager la risolutezza, il decisionismo. Non può mancare un connesso atteg-
giamento, di cui anzi la risolutezza non è che conseguenza. Ent parla di movimento oppositivo, di 
azione in direzione contraria alla chiusura. Non basta. Serve affermare un movimento autenticamen-
te, originariamente orientato an andare oltre i confini del già noto e sperimentato. Se il prefisso ent 
parlava in negativo di allontanamento dalla chiusura, il prefisso er parla in positivo del procedere 
nel senso dell'apertura: promettente inizio, processo, orientamento al risultato, allo scopo. Erblühen:
'cominciare a fiorire'. Erbitten: 'ottenere pregando'. E, anteponendo er a schließen, erschließen: 'ren-
dere accessibile', 'aprire', 'schiudere', 'arguire'.
Quindi Heidegger, accolto il valore espresso da Entschlossenheit, vi giustappone Erschlossenheit - 
nuova parola di suo conio. Sostituendo er a ent è pienamente affermato l'atteggiamento che prima di
ogni altro muove il manager: apertura, schiusura,  disclosedness. 
Guardare oltre il consueto, scoprire il nuovo che emerge, scoprire la luce oltre alle tenebre esige 
apertura. Giusto, necessario contrappeso alla risolutezza, alla determinazione.25

In virtù di, in vista di
Siamo quindi chiamati ad osservare come l'azione del manager non possa essere limitata ad azione 
tesa ad uno scopo già definito. 
L'azione efficace va oltre il proprio -apparente, inizialmente definito- scopo. L'azione può essere ri-
volta ad una pluralità di scopi. Dobbiamo infine, forse, concepire che l'azione del manager si muove
nell'intenzione di raggiungere obiettivi che ancora non si conoscono: obiettivi che risultano al mo-
mento a noi stessi oscuri.
Heidegger, sempre con il suo esprimersi da oracolo -che chiarisce, pur non essendo chiaro- ci invita 
a cercare un'alternativa allo scopo. L'espressione Worum-willen ricorre lungo tutto l'arco dell'Essere
e il tempo.
Worum: pronome che ci parla di una domanda aperta a proposito di tempo e luogo: quale è la cosa 
intorno alla quale ci stiamo interrogando. Willen: volere, volontà, intenzione, orientamento, deside-
rio, bene, fede. Guter Wille: buona volontà; Freier Wille: libero arbitrio. Um deiner selbst willen: 
per il tuo stesso bene. Um meiner Mutter willen, per amor di  mia madre. Um-willen è anche la tra-
duzione del latino gratia. 
Il Worum-willen di Heidegger riprende il to ou eneka di Aristotele: 'ciò in vista di cui' agiamo."Cau-
sa nel senso di fine [telos]". "Ad esempio la salute è il fine del camminare".26 
Dunque il Worum-willen è: a causa, al fine, per, riguardo a, rispetto a, per quanto riguarda, in conse-
guenza di, in virtù di. Per amore di, a cagione di. Nell'intento di. In inglese: for the sake of which. 
Interessante la proposta di un traduttore spagnolo: por mor de (dove mor è contrazione di amore). I 
traduttori italiani propongono: in-vista-di-cui, in-grazia-di-cui.
Il Worum-willen esprime dunque qualcosa di più profondo e meno definito dello scopo: la motiva-
zione, l'autoconsapevolezza. Ciò che mi fa dire: 'perciò penso di farcela'. 
L'agire, qui, è il cercare lo 'stato di grazia' che porta oltre gli ostacoli, permettendo di attingere a ri-
sultati che potranno essere quelli  attesi, ma anche altri, del tutto inattesi. Lo 'stato di grazia' si mo-
stra possibile se si accetta un una iniziale condizione: l'essere gettati; e quindi una doppia apertura: 
progettare tendendo a un risultato; progettare allo stesso tempo se stessi. 
"Il comprendere ha carattere proiettivo [Entwurfcharakter]". "Ha in se stesso la  struttura essenziale 
che chiamiamo progetto [Entwurf]". "Progettare [Entwerfen] non è affatto attenersi a un piano già 
escogitato". "L'esserci è proiettante [entwerfend]": "si  comprende in base a possibilità". Il manager 

25 Martin Heidegger, Sein und Zeit, cit., p. 297 edizione originale: § 60.
26 Aristotele, Fisica, II, 194.

9 



che accetta la propria proiezione [Entwurf] "può dire a se stesso 'diventa ciò che  sei!' [werde, was 
du bist!]".27  
Il manager è colui che non dimentica mai che il suo agire è lichten: cercare una luce nelle tenebre, 
illuminare con il proprio sguardo la scena buia, sfoltire, levare l'ancora, salpare.

Sintesi
Sintesi è ricomporre, mettere insieme, tirare le fila. Non c'è contraddizione tra lo scavo, l'approfon-
dimento, l'attenzione alle connessioni, e il giungere a concludere il tutto in poche parole dense e 
chiare. Heidegger ci guida dunque a dire che l'atteggiamento del buon manager può riassumersi 
cosi:

Sentirsi gettati
La condizione del manager consiste nel sentirsi gettato, abbandonato, in un luogo, su un terreno 
sconosciuto. Costretto sempre, almeno in una qualche misura, alla solitudine. Privo di strumenti già 
pronti tramite i quali affrontare tranquillamente la situazione.

Ansiosa preoccupazione
L’agire del manager ha come elemento fondante la consapevolezza della serietà, della difficoltà del 
proprio compito. Non possiamo non essere preoccupati. Ma l’ansia non è paura: la paura frena, 
spinge a rintanarsi, inibisce l’agire. Al contrario, l’ansia ci spinge ad agire. L’ansia è l’energia in at-
tesa di essere destinata ad uno scopo. Energia che si scioglie, si manifesta nell’agire. 

Responsabile presenza
Al manager non è affidato un compito stretto e preciso. Il manager è invitato ad occupare uno spa-
zio di autonomia, di libertà. 

27 Martin Heidegger, Sein und Zeit, cit., p. 145 edizione originale: § 31. 

10 



Siamo responsabili di fronte a noi stessi - la responsabilità ha radici nella nostra storia personale, 
nei nostri valori. Siamo responsabili di fronte all’azienda - che ci ha affidato risorse e che si aspetta 
il nostro contributo alla creazione del valore. Siamo responsabili di fronte alle persone: i nostri col-
laboratori, i clienti, i fornitori…
La responsabilità non è qualcosa di astratto: consiste nella presenza, nell’attenzione vigile alla situa-
zione, all’ambiente nel quale ci muoviamo.

Progettare/Progettarsi
Proiettare/Proiettarsi
L’ansiosa preoccupazione e la responsabile presenza si traducono nel piacere e nella libertà del pro-
gettare. ‘Pro’: il senso sta in una immagine: la prua della nave. ‘Gettare oltre’, ‘gettarsi oltre’: anda-
re oltre i confini di ciò che è scontato, ovvio; oltre la mera esecuzione del compito. Progettare è ‘ag-
giungere qualcosa’.
Il progettare è sempre connesso con il progettarsi. Nell’agire miglioriamo noi stessi, conosciamo 
Per cogliere il pieno senso del progetto, è importante tener presente che l'italiano progetto riduce il 
senso che invece appare chiaro nell’inglese project, che significa sia ‘progettare’, sia ‘proiettare’.

Risolutezza
Il manager che trasforma l’ansia in agire responsabile, e che quindi progetta e si proietta, sa essere 
risoluto. Sa prendere decisioni. Affronta le situazioni. Non rinvia. Decide. Occupa consapevolmente
il proprio spazio di autonomia.

Apertura
La risolutezza, che è un esercizio solitario, è compensata e sostenuta dall’apertura. Apertura è guar-
dare sempre oltre i confini, immaginandoli come frontiera che può essere esplorata. Apertura è 
guardarsi intorno, apprendere dall’ambiente, ascoltare collaboratori, clienti, fornitori. Apertura è 
spiegare i nostri comportamenti, motivare il nostro agire.

In virtù di/In vista di
L’agire del manager è un movimento che tende ad un risultato. Ma l'agire del manager non si limita 
a tendere verso risultati già definiti. Considera sempre altri risultati possibili. Un risultato dell'agire 
è, in ogni caso, l'esperienza accumulata. La storia personale, la consapevolezza di sé, costituisconoo
una fonte di energia che permette di agire anche in assenza di uno scopo chiaro e visibile.
C’è una circolarità tra l’agire ‘in vista di’ e ‘in virtù di’.

11 


	11

